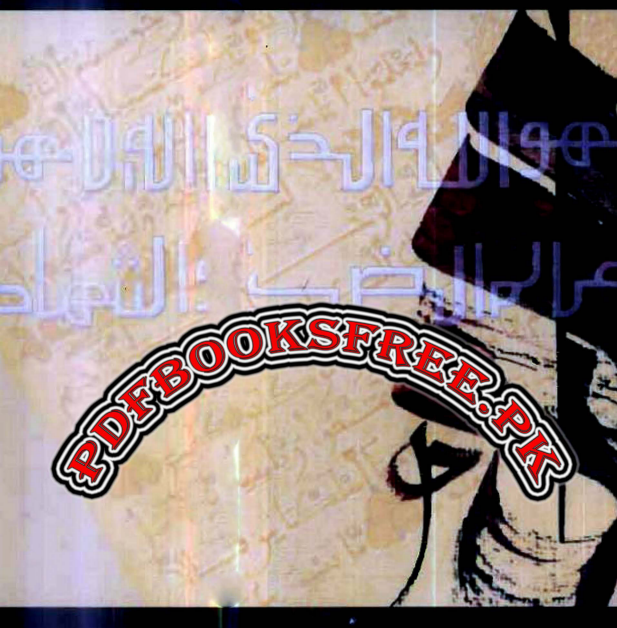
# مقاصرشريجت

محمرنجات اللهصديقي



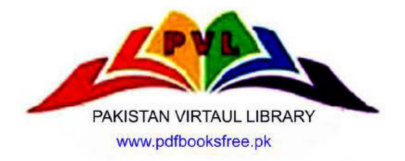
ا داره تحقیقات اسلامی بین الاقوامی اسلامی بو نیورسی \_اسلام آباد

# دالنها الحراقين

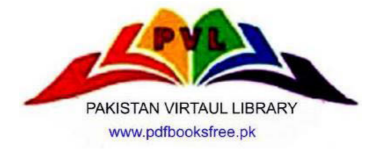
# ا يكِ ضروري گزارشُ!

معزز قارئین کرام! اس کتاب کوعام قاری کے مطالعہ ،اُمتِ مسلمہ کی راہنمائی اور ثوابِ دارین کے خاطر پاکستان ورچو کل لا بھریری پرشائع کررہا ہوں۔ اگر آپ کومیری بید کاوش بیند آئی ہے یا آپ کواس کتاب کے مطالعے سے کوئی راہنمائی ملی ہے توبرائے مہر بانی میرے اور میرے والدین کی بخشش کے لئے اللہ رب العزت سے دُعاضر ور پیجئے گا۔ شکر بیہ

طالب دُعاسعيد خان



بسم الله الرحمن الرحيم



# مقاصد شريعت

محرنجات اللهصديقي

اداره تحقیقات اسلامی بین الاقوای اسلامی یونیورشی، اسلام آباد جملہ حقوق بحق ادارہ تحقیقات اسلامی، اسلام آباد محفوظ ہیں۔ اس کتاب کا کوئی حصہ ناشر کی تحریری اجازت کے بغیر کسی بھی شکل میں شائع نہ کیا جائے، البتہ تحقیقی مقاصد یا تصریے ک غرض سے ضروری اقتباسات نقل کیے جا کتے ہیں۔

> كتاب: مقاصدِ شريعت مؤلف: محمرنجات الله صديقي

ڈ اکٹر محمد حمید اللہ لائبر سری، ادار ہ تحقیقات اسلامی کوائف فہرست سازی د دران طباعت

صدیقی ، محمد نجات الله مقاصدِ شریعت مقاصدِ شریعت (ادارهٔ تحقیقاتِ اسلامی ، اسلام آباد) کتابیات - ص ..... اشارییه - ص ..... ا فقداسلامی ۲ - اسلام (الف) عنوان

اشاعت اوّل ۲۰۰۹ء

297.14dc21

ISBN: 978-969-408-289-9



#### ترتيب

| ک          |   | تقتريم                                           |
|------------|---|--------------------------------------------------|
| ^          |   | پي <u>ش</u> لفظ                                  |
|            |   | پېلاباب                                          |
| 1          |   | مقاصد شريعت أيك عصرى مطالعه                      |
| ۲          |   | 🖈 موضوع کی اہمیت                                 |
| ٣          |   | 🖈 تاریخی پس منظر                                 |
| 4          |   | 🖈 شاطبی کےاضافے                                  |
| 12         | V | 🖈 قواعدفقهي                                      |
| 14         |   | 🖈 شاہ ولی اللہ کے اضافے                          |
| iΛ         |   | 🖈 مقاصد شريعت كى طرف حاليه توجه                  |
| <b>F</b> * |   | 🖈 مقاصد شریعت کی فہرست میں اضافے                 |
| rr         |   | ☆ انبانی عزوشرف                                  |
| rm         |   | ئ <b>يا</b> دى آزادياں                           |
| ra         |   | 🖈 عدل وانصاف                                     |
| ry         |   | 🖈 ازالهٔ غربت اور کفالت عامه                     |
| ۲۸         |   | 🖈 ساجی مساوات اور دولت و آمدنی کی تقسیم میں پائی |
|            |   | جانے والی ناہمواری کو بڑھنے ہے رو کنا            |

| ن اورنظم ونسق                                                                                                                                                                       | ☆ امن واما                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| امى سطح پر باجهى تعامل اور تعاون                                                                                                                                                    | ☆ بين الاقو                                                                                        |
| ادبيں مقاصد شريعت كارول: تارىخى شوابد                                                                                                                                               | ☆ نځاجتې                                                                                           |
| ا دبیس مقاصد شریعت کارول: امرکانات                                                                                                                                                  | ☆ ئےاجتم                                                                                           |
| نسانیت سے تعامل                                                                                                                                                                     | 🖈 غيرسلم ا                                                                                         |
| اج میں خواتین کے کردار کی بحالی                                                                                                                                                     | 🖈 اسلامی س                                                                                         |
| یٹن کے پیدا کردہ مواقع ہے اسلام کے حق میں کا ملینا                                                                                                                                  | 🖈 گلوبلائز!                                                                                        |
| والدجات                                                                                                                                                                             | 🖈 حواشی وحو                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                     | دوسراباب                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                     |                                                                                                    |
| ت اورمعاصراسلای فکر:                                                                                                                                                                | مقاصد شريع                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                     | نقاصد شریع<br>قاکع اورامرا                                                                         |
| ا<br>ان ت                                                                                                                                                                           |                                                                                                    |
| ا<br>ان ت                                                                                                                                                                           | قائع اوراماً<br>۵ طریقهٔ بح                                                                        |
| <b>كا تات</b><br>ك تلاش                                                                                                                                                             | ق تع اورامهٔ<br>۵ طریقه بح<br>۵ عالم اسلا                                                          |
| <b>کانات</b><br>نث کی حلاش<br>می میں نئی فکری لہر                                                                                                                                   | و <b>ق نع اورام</b><br>۵ طریقهٔ بح<br>۵ عالم سلا <sup>۱</sup><br>۵ دستورساز                        |
| <b>کا تات</b><br>نٹ کی حلاش<br>می میں نئی فکری لہر<br>زی اور اسلامی قوانین کی تذوینِ جدید                                                                                           | ق نع اورامک<br>۵ طریقهٔ بح<br>۵ عالم اسلا<br>۵ دستورسان<br>۵ علمی کانفرنه                          |
| <b>کانات</b><br>می میں نئی فکری لہر<br>می اور اسلامی قوانمین کی تدوینِ جدید<br>سیں، بحث و تحقیق کے ادارے اور مجالس فقہیہ                                                            | ق تع اوراماً<br>﴿ طریقت بح<br>ﷺ عالم اسلا<br>﴿ دستورسان<br>﴿ علمی کانفرنس<br>﴿ معاصر اس            |
| <b>کانات</b><br>می میں نئ فکری اہر<br>کی اور اسلامی قوانمین کی تدوین جدید<br>سیس، بحث و تحقیق کے ادارے اور مجالس فقہیہ<br>ملامی فکر اور مقاصد شریعت عملی مثالیں                     | ق نع اوراما<br>شطریقهٔ بح<br>شعالم اسلا<br>شعامی کانفرنه<br>شعامی کانفرنه<br>شعامی اسراس           |
| ک <b>انات</b><br>می میں نئی فکری لہر<br>ری اور اسلامی قوانین کی تدوینِ جدید<br>سیس، بحث و تحقیق کے ادارے اور مجالس فقہیہ<br>ملامی فکر اور مقاصد شریعت عملی مثالیں<br>شکی شرعی حیثیت | ق نع اورامهٔ<br>﴿ طریقهٔ بِح<br>﴿ عالم اسلا<br>﴿ معاصر اس<br>﴿ معاصر اس<br>﴿ معاصر اس<br>﴿ عورت کا |

🖈 تطبین کےعلاقوں میں نماز روز ہ کےاوقات 71 🖈 طويل الميعار تفيكون مين ادائيكيان 74 ۵ ترق 🖈 طریقهٔ بحث LM 🖈 تىعىر (اشياء كى قىمتوں كى تعيين) كى مثال 44 🖈 ایک اہم سوال 44 🖈 حواثی وحوالہ حات 41 تيسراباب مقاصد شربعت كي بيجان اورتطبق مين عقل اورفطرت كاحصه AF الم مقاصد ☆ قيامعدل AA ☆ ازاله ظلم 95 ازالهُ فساداور قيام امن وصلاح 🖈 کارنیزت میں عقل وفطرت کارول 1.1 🕁 پیش نظر مقصد کے لیے موزوں طریقہ 100 اذیت اور نقصان سے بیانے کی موزوں تدابیر 1.0 🖈 انفرادی حالات کی رعایت ہے خصوصی تدابیر 1.4 ☆ حکیمانهمشورے 🕁 عقل عامه رمبنی مشوره کی ایک اور مثال 1+1 110 🖈 خلاصة كلام 🖈 حواثی وحوالہ جات 110

جوتقاباب مقاصدِ شریعت کے نہم تطبیق میں اختلاف کاحل 114 🖈 حالات کے تج بے میں اختلاف HA 🖈 بدایات الهی کو بچینے میں اختلاف 119 ☆ فعله مين اختلاف 127 🖈 زبان کے فرق کو بناءِ اختلاف بننے سے رو کنا 140 🖈 مکانی فرق سے عیدہ برآ ہونے کی ضرورت ITO 🖈 زمانہ بدلنے سے رونماہونے والے فرق کے بارے میں IMY اختارق كامئل 🖈 ملمانوں کے فکری احوال اور بدلتا ہواز مانہ 11/2 الأنكافات كاتفات 🖈 شورائی طریق فیصله 11-1 اسوئنوي 117 🖈 خلفائے راشدین کے نظائر 117 ☆ خوش آئند حالات 177 🖈 خلاصة كلام IMA 🖈 حواثی وحوالہ جات 101 يانجوال باب مقاصد شريعت كى روشنى ميں اجتها دكى حاليہ كوششيں 100 الممان عورت كتابي مرد كے نكاح ميں 100 🖈 غیرمسلم اکثریتی ممالک میں مسلمانوں کے لیے اورمسلم 141

|             | اکثریتی ممالک میں غیرمسلموں کے لیے،شہریت،حکومت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | میں شرکت اور فوج میں شمولیت وغیرہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| AFI         | 🕁 فوجی خدمت کا مسئله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 121         | 🖈 مسلم اکثریتی مما لک کے غیرمسلم شہری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 121         | 🖈 عورت کی سر براہی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 140         | 🛱 عورت کاساجی کردار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 124         | 🖈 ناقص یا ناکممل معلو مات کی روشنی میس فیصله طلب امور پر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | غورکے تقاضے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 149         | 🚓 برلتے حالات میں بدلتے ہوئے فتو ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 111         | حواشي وحواله جات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | چھٹا باب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| IAA         | مقاصدِ شریعت کی روشن میں معاصر اسلامی مالیات کا جائزہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| IAA         | بایات کالیات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 191         | 🖈 اسلامی تاریخ میں مالیات کا نظام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 191         | 🖈 ادهار، یعنی مطلوبه چیزول کی ادهار فراهمی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>r</b> +1 | 🖈 فنانس کی فراہمی کے پیچیدہ طریقوں کارواج اوران کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | ضابطه بندى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>r</b> +r | خ خخ کے انگار کے انگل کے انگار کے انگا |
| r. r        | 😭 سيع العربون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| r+ r        | 🕸 صير فداور جهابذه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲•۸         | 🖈 اسلامی تمویل کے باب میں سے رجانات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| MI         | 🖈 دورِجدید میں اسلامی فنانس کا احیاء                    |
|------------|---------------------------------------------------------|
| ***        | ☆ تؤرق                                                  |
| ***        | 🖈 انسانی معیشت میں قرضوں کا کردار                       |
| 777        | 🖈 اشیاءوخدیات کے بازاراور بازارِ مالیات کے مابین بےربطی |
| 171        | 🤝 قرض پرمبنی معیشت میں نظام ِزر                         |
| ۲۳۴        | 🛠 موجوده صورت حال                                       |
| 444        | 🖈 نفذکی سپلائی کیسے ہو؟                                 |
| 177        | 🖈 حواثی وحوالہ جات                                      |
|            | ساتواں باب                                              |
| rai        | مقاصد نثر بعت اور متقتبل انسانيت                        |
| 101        | 🚓 حسن سلوک کی ملقین                                     |
| 100        | 🕁 سب کے ساتھ عفود درگز رکار قربیہ                       |
| roz        | 🖈 انسانی جان بچانا                                      |
| ran        | 🖈 لوگوں کے مال ناحق نہ کھائے جائیں                      |
| ran        | 🕁 ناپ تول ہمیشہ ٹھیک رہے                                |
| <b>۲4•</b> | 🖈 عدل گشتری سارےانسانوں کے ساتھ مطلوب ہے                |
| 14.        | 🖈 عدل وقسط کا دور دوره ہونا چا ہیے                      |
| 741        | arrogance کی روش بری ہے                                 |
| 242        | 🕁 زمین سارےانسانوں کے لیےرزق کامنبع ہے                  |
| 777        | 🕁 سارے انسان ایک براوری کے افراد ہیں                    |
| ٦٢٣        | 🖈 انسانی عزوشرف کے جبی ستی ہیں                          |

| 240           | 🖈 محمد اللغيام كي كي ليدرحت بين                       |
|---------------|-------------------------------------------------------|
| 777           | 🖈 انسانوں کے ساتھ تعاون یا عدم تعاون اصولوں اور قدروں |
|               | پرمنی ہو                                              |
| 444           | 🖈 کسی قوم کی کسی قوم پر نسلط پیندی ٹھیک نہیں          |
| 247           | 🖈 مشتر كدانساني مسائل                                 |
| <b>1</b> /2 • | 🖈 معاصر مسلمان اور مشتر كهانسانی مسائر                |
| <b>1</b> 21   | デートでで、                                                |
| 120           | 🖈 عام تباہی مچانے والے اسلحوں کا مسئلہ                |
| 122           | 🖈 اسلامی موقف                                         |
| 1/1           | 🖈 اس موقف کے خطرات                                    |
| <b>1</b> /1   | 🖈 مقاصداورمسائل                                       |
| <b>*</b> A ** | 🕁 حواثی وحواله جات                                    |
|               | آ تھواں باب                                           |
| YAY           | مقاصد شريبت فنهم تطبيق                                |
| ra 9          | ہے<br>انتشاروا حلال کے اندیشے                         |
| <b>19</b> 1   | 🖈 كياسابقة صورت حال كالتلسل ممكن ہے؟                  |
| <b>r.</b> r   | نے مستقبل کے لیے تیاری 🖈                              |
| <b>r</b> +4   | 🖈 قیام عدل وقسط کے نقاضے                              |
| MY            | 🖈 حواثی وحواله جات                                    |
| ۳۱۷           | اشاربير                                               |

# تقذيم

جو کتاب آپ کے سامنے ہے وہ اس احساس کے تحت لکھی گئی ہے کہ اس زمانہ میں اسلامی زندگی گزارنے کے لئے مقاصد شریعت کو سمجھنا اور موقع بموقع ان کی طرف رجوع بہت ضروری ہے۔ گزشتہ چند برسوں میں اس موضوع پر کافی کچھ لکھا گیا ہے۔ گر بیشتر لکھنے والے سے بتاتے ہیں کہ موجود اور معلوم احکام اسلام میں چند اعلی مقاصد کا حصول پیش نظر رہا ہے اور سے کہ سے مقاصد ان احکام کے باہمی ربط کو سمجھنے میں مدد دیتے ہیں، وغیرہ۔ اس میں کوئی شہبہ نہیں کہ احکام کے اسرار اور ان کی حکمتوں کا بیان بڑا کام ہے، گر اس سے زیادہ اہمیت اک ہے کہ نے پیش آمدہ مسائل میں حکم شرعی کی تلاش میں ان مقاصد اور کمتوں سے استفادہ کے طریقے بتائے جائیں۔

میں نے یہ بھی دیکھا کہ زیادہ تر لکھنے والے اپی بحث کو معروف معنیٰ میں فقہی احکام تک محدود رکھتے ہیں حلائلہ دعوت و تربیت اور اصلاح معاشرہ جیسے اہم کامول میں بھی مقاصد شریعت سے رہنمائی حاصل کی جا سکتی ہے اور کی جائی جا ہے۔ میں نے ان امور کی طرف توجہ کے ساتھ اس بات کی بھی کوشش کی ہیں وہ ہے کہ ماضی قریب میں اس سلسلہ میں جو فکری اور عملی کوششیں کی گئی ہیں وہ سامنے لائی جائیں۔ وعوت و اصلاح معاشرہ ہو یا تربیت و تزکیہ یا معروف فقہی مسائل، مقاصد شریعت کی روشی میں نے اجتہاد کا جو سلسلہ گزشتہ صدی سے شروع موا ہوا ہے اور اب، الیویں صدی کی پہلی دہائی میں زور پکڑ رہاہے، اس میں بہت ہوا ہے اور اب، الیویں صدی کی پہلی دہائی میں زور پکڑ رہاہے، اس میں بہت سے لوگوں کو وہ پختگی نہیں نظر آئے گی جو اسلامی تاریخ کی ابتدائی صدیوں کی مماثل کوششوں میں ملتی ہے۔ یہ کوئی تجب کی بات نہیں کیونکہ آج کے حالات اس مماثل کوششوں میں ملتی ہے۔ یہ کوئی تجب کی بات نہیں کیونکہ آج کے حالات اس زمانہ کے مقابلہ میں ازحد نامازگار ہیں۔ مزید برآں ابھی تو یہ سلسلہ شروع ہوا

ہے، وقت گزرنے کے ساتھ، اور بیش از بیش لوگوں کے حصّہ لینے کے طفیل اس میں مزید گہرائی اور گیرائی پیدا ہوگی، ان شاء اللہ۔

آخر کے ابواب میں جہاں ہم نے علاء، دانشوروں اور عام مسلمانوں کو اس علی مسلمانوں کو اس علی میں شرکت کی دعوت دی ہے وہیں انسانیت کو درپیش بعض ایسے مسائل کی اہمیت جنائی ہے جن کے حل میں مسلمانوں کو بڑھ چڑھ کر ھتے لینا چاہئے۔ موجودہ صورتِ حال یہ ہے کہ یہ مشتر کہ عالمی مسائل ہمارے درمیان کم ہی زیرِ گفتگو آتے ہیں، حالانکہ مقاصدِ شریعت سے ان کا گہرا ربط ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ اس حقیر کوشش کو قبول فرمائے اور اسے متعلقہ موضوعات پر وسیع پیانہ رغور و فکر کا پیش خیمہ بنائے۔

پیشِ نگاہ کتاب کے ابواب مقالات کی شکل میں ادارہ تحقیقات اسلامی، اسلام آباد کے مجلّہ فکر و نظر، میں شائع ہوتے رہے۔ اس کے بعد انڈیا میں بھی بعض مجبّات نے ان مقالات کو شائع کیا۔ علیگڑھ میں مجھے ان مضامین کو علمی مجلّ بیاں میں میں منانے کا بھی موقع ملا۔ متعدد اہلِ علم نے ان تمام ابواب، یا ان میں سے بعض کا مطالعہ کر کے مجھے اپ تحریری مشوروں سے بھی نوازا۔ میں ان سب دوستوں اور بزرگوں کا بے حد ممنون ہوں۔ تعداد کی کثرت، اور اس ڈر سے کہ مبادا کسی کا نام چھوٹ نہ جائے، نام بنام شکریے ادا کرنے سے قاصر ہوں۔ البقت ڈاکٹر ظفر المحق انصاری کا ذکر اس مناسبت سے استثنائی اہمیّت رکھتا ہے کہ انھوں نے اس سلسلۂ مضامین کو کتابی شکل دینے کی ہمّت افزائی کی اور اس کی اشاعت کا بیڑا اٹھایا۔

محمّد نجات الله صدّ يقى الحمير اء، مزمّل منزل، دوده پور، عليكڑھ ١٦ شوّال ١٣٣٨\_\_٢٩، اكتوبر٢٠٠٧

## يبش لفظ

مکن ہے یہ گمان کیا جائے کہ شرق احکام کی کوئی حکمت و مصلحت نہیں ہوتی، اور یہ کہ اللہ نے اعمال اور ان کی جزا کے درمیان کوئی مناسبت نہیں رکھی۔ [اس صورت میں] شرائع کی پابندی کی مثال یہ ہوگی کہ گویا ایک آتا اپنے غلام کی فرمال برداری کا امتحان لینے کے لیے اس کو چھر اُٹھانے یا درخت چھونے کا حکم دے اور اس سے امتحان لینے کے علاوہ کوئی فائدہ مقصود نہ ہو۔ پھر جب وہ اطاعت یا نافرمانی کرے تو اس کے عمل کی جزا دی جائے اور بس۔ لیکن میا نافرمانی کرے تو اس کے عمل کی جزا دی جائے اور بس۔ لیکن میا

خیال غلط ہے اور سنت اور خیرالقرون کا اجماع اس کو غلط قرار دیتے ہیں۔

اس کے بعد شاہ صاحب شرقی نصوص سے استشباد کرتے ہوئے یہ بتاتے ہیں کہ عبادات اور معاملات دونوں کے بارے میں شریعت کے احکام میں سے ہر عکم کی کوئی نہ کوئی غایت، حکمت اور مصلحت ہے۔ مقدمہ کے ابتدائی چند صفحات میں وہ بطور مثال متعدد احکام کے مصالح کی نشان دہی فرماتے ہیں، بلکہ ان کی یہ پوری کتاب احکام شریعت کے اسرار و حَکَم سجھنے اور سمجھانے کی ایک فکر انگیز کوشش ہے۔

اگرچہ احکام پر عمل کرنا، ان کی مصلحوں ادر حکموں کے جانے سے مشروط نہیں، لیکن اگر ان کو جزئی طور پر بھی جان لیا جائے تو شاید انسان ان پر مزید شرح صدر کے ساتھ عمل کرے گا۔ اس طرح شرق احکام کا جو ادراک ہوتا ہے، ایک انسان، خاص طور پر ایک صاحب علم اور فقیہ کو ہوتا ہے، وہ اس کی مجموق بصیرت میں اضافے کا باعث بن سکتا ہے جس کے ذریعہ زندگ کے مسائل کے حل کرنے میں اے اہم رہنمائی مل سکتی ہے۔

شاہ ولی اللہ ﷺ سے قبل بھی امت کے متعدد اہلِ علم نے احکامِ شریعت کے مقاصد اور حکمتوں کو جاننے کے سلسلے میں بڑی بارآ ور کوششیں کی میں۔ یہ ایک طویل فہرست ہے لیکن اس سلسلة الذهب کے چند نہایت اہم نام درج ذیل ہیں:

عاكم الترندي، صاحب كتاب الصلواة و مقاصدها، كتاب الحج و اسرارها، كتاب العلل (علل الشريعة يا علل العبودية)، ابو منصور الماتريدي (م ٩٣٣/٥١٥)، ابوبكر القفال الشاشي (م٩٥٥/٣٦٥)، ابوبكر الامبري

(م٥٠٥/١١١)، الباقلاني المام الحرمين الجويني (م١٠٥/١٥٥)، ابو حامد الغزالي (م٥٠٥/١١١)، فخرالدين الرازي (م١٠٩/١٠٩)، سيف الدين الآمدي (م١٩٠٢/١٢٥)، البيهاوي (م١٩٢/١٢٨)، البيهاوي (م١٩٢/١٢٨)، البيهاوي (م٢١٥/١٢٨)، البيهاوي (م٢١٥/١٢٨)، البي البيهاوي (م٢١٥/١٢٨)، البي البيهاوي (م٢١٥/١٢١)، ابن البيكي (م٢١٥/١٣١)، الظوفي (م٢١٥/١٢١)، البن ألبي (م٢١٥/١٢١)، البن تيميد البلام (م١٢/١٢١)، البن تيميد (م١٥/١٢١)، الناطبي (م٥/١٥/١١)۔

بیبویں صدی میں مسلمان اہل علم نے فہم شریعت کے سلسلے میں مقاصد شریعت میں عبد علیہ شریعت کے سلسلے میں مقاصد شریعت میں غیر معمولی دلچیں لی جس کے نتیج میں اس موضوع پر وسیع لٹر پچر سامنے آیا ہے۔ اس سلسلے میں امام شاطبی کی تصانیف پر بھی خصوصی توجہ کی گئی، لبطور مثال درج ذیل کتابیں ملاحظہ کی جا کتی ہیں:

احمد الريبوني، نظرية المقاصد عند الامام الشاطبي، المعهد العالمي للفكر الاسلامي، المؤسسة الحامعية ١٩٩٠ء-

عبد الرحمٰن الكيلاني، قواعد المقاصد عند الامام الشاطبي، المعهد العالمي للفكر الاسلامي و دار الفكر، ٢٠٠٠ء-

عبد اللطيف محمد عامر، مقاصد الشويعة عند الشاطبي، و-ت-

مقاصد شریعت پر بحث و تحقیق کا بیسلسه ہنوز جاری ہے۔ ڈاکٹر محمد نجات اللہ صدیقی صاحب کی بیہ کتاب بھی ای سلسلہ کی ایک اچھی کوشش ہے۔ فاضل مصنف نے مقاصد شریعت کے مختلف پہلوؤں کو موضوع بحث بناتے ہوئے اس کتاب کو درج ذبل آٹھ ابواب میں تقیم کیا ہے:

اله مقاصد شریعت؛ ایک عصری مطالعه

٢ مقاصد شريعت اور معاصر اسلامي فكر؛ وقائع اور امكانات

٣۔ مقاصدِ شریعت کی پہچان اور تطبیق میں عقل اور فطرت کا حصّہ

م. مقاصدِ شریعت کے فہم وتطبق میں اختلاف کا حل

۵۔ مقاصد شریعت کی روشی میں اجتباد کی حالیہ کوششیں

۲۔ مقاصدِ شریعت کی روشی میں معاصر اسلامی ،الیات کا جائزہ

مقاصدِ شریعت اور مستقبلِ انسانیت :

٨ مقاصدِ شريعت: فهم وتطيق

متقدم اہل علم کی طرح فاضل مصنف بھی اس حقیقت سے اتفاق کرتے ہیں کہ احکام کے اسرار و تھم کو سیجھنے میں مقاصد شریعت نہایت مددگار ثابت ہوتے ہیں گر اس سے بڑھ کر انہوں نے اس بات پر زیادہ زور دیا ہے کہ 'اس سے زیادہ اہمیت اس کی ہے کہ نئے پیش آمدہ مسائل میں تعلم شرعی کی خلاش میں ان مقاصد اور حکمتوں سے استفادہ کے طریقے بتائے جائیں'۔ زیر نظر کتاب کا بڑا حصد اس نکتہ کی تفصیلات سے تعرض کرتا ہے۔ اور اس بات میں کوئی شک نہیں کہ متقدم فقہاء و علماء نے فقہی استدلالات کے لیے ادلہ اربعہ (قرآن، سنت، قیاس اور اجماع) کے علاوہ مصالح اور مقاصد شریعت کو بھی پیش نظر رکھا ہے۔

اس کے علاوہ شروع کے باب میں فاضل مصنف نے ایک اور اہم نکتہ جس
سے اختلاف ممکن ہے، یہ اٹھایا ہے کہ مقاصد کی روایتی فہرست نُجُ گانہ (دین،
جان، عقل، نسل اور مال) میں اضافہ کی ضرورت ہے۔ چنانچہ مصنف لکھتے ہیں:
مقاصد شریعت جان و مال، عقل ونسل اور دین کے تحفظ تک محدود نہیں، فہرست میں
لمبی ہے اور اس میں مثبت اہداف بھی شامل ہیں۔ پھر انہوں نے اس فہرست میں درج ذیل چیزوں کے اضافہ کو اہم اور وقت کی ضرورت قرار دیا ہے:

ن

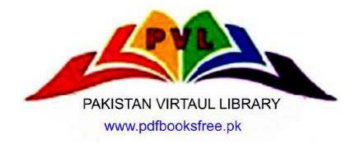
- ا۔ انسانی عزو شرف
- ۲۔ بنیادی آزادیاں
- ۳\_ عدل و انصاف
- س. ازالهٔ غربت اور گفالتِ عامه
- ۵۔ ساجی ساوات اور دولت و آمدنی کی تقسیم میں پائی جانے والی ناہمواری کو بڑھنے سے روکنا
  - ۲\_ امن و امان اور نظم و نسق
  - 2\_ بین الا توای سطح بر باهم تعامل اور تعاون

مصنف کی رائے میں نہورہ بالا چیزوں 'کی مقصودیت کو کتاب و سقت کی سند تو حاصل ہے گر اب ہے پہلے ان کو زیادہ اہمیت دینے کی ضرورت محسوں نہیں کی گئے۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ گئ ایک معاصر اہل علم نے بھی اس سلسلہ میں آواز اٹھائی ہے، کہ مقاصد شریعت کی روایتی فہرست میں اضافہ کی ضرورت ہے۔ (مثال کے طور پر ملاحظہ فرمائے: عطید، جمال الدین، نحو تفعیل مقاصد الشریعة، المحمد العالمی للفکر الاسلامی، ۲۰۰۸ء، الفصل الثانی)

زیر نظر کتاب میں فاضل مصنف نے ہر بات حوالہ کے ساتھ بیان کی ہے اور اپنی آراء کو قرآن و سنت کے دلائل کے ساتھ مدلل کر کے پیش کیا ہے۔ امید ہے ان کی بیہ کوشش فکر و نظر کی نئی جہتیں کھولنے اور اسلام کو دورحاضر کی تیزی ہے بدلتی ہوئی زندگی کی قوت محرکہ بنانے میں مددگار ثابت ہو گی۔

آخر میں ادارہ تحقیقات اسلامی کے ان تمام کارکنوں کا شکریہ ادا کرنا چاہتا ہوں جنہوں نے کتاب کی تدوین میں حصہ لیا، خاص طور پر ادارہ کے راسر ج ایسوی ایٹ حافظ مبشر خسین کا جن کی کاوشوں سے کمپوزنگ اور تدوین کے مراحل آسان ہوئے۔

ظفر اسحاق انصارى



# مقاصدِ شریعت: ایک عصری مطالعه

عصر حاضر میں جب سے تطبیق شریعت پر زور دیا جا رہا ہے، مقاصد شریعت کو بھی موضوع بحث بنایا گیا ہے، اگرچہ اردو زبان میں اس موضوع پر کم لکھا گیا ہے۔ اس باب میں ہماری کوشش ہوگی کہ موضوع کی اہمیت بتا کر اس میں حالیہ دلچپی کے اسباب سامنے لائمیں۔ اس کے بعد ہم تاریخی پس منظر بیان کرتے ہوئے واضح کریں گے کہ اگرچہ ایک اصطلاح کے طور پر 'مقاصدِ شریعت' کا استعال بعد میں شروع ہوا گر ابتدائی دور میں جب مصلحت کی بات ہوتی تھی تو بھی یہی موضوع سامنے رہتا تھا۔ مقاصدِ شریعت پر پہلی جامع بحث شاطبیؒ کے بہاں ملتی ہے (ا)۔ اس کی جھلکیاں دکھا کر ہم مقاصد شریعت کی روایتی فہرست پر یہاں ملتی ہے (ا)۔ اس کی جھلکیاں دکھا کر ہم مقاصد شریعت کی روایتی فہرست پر بھاں ملتی ہے (اکیں گے۔

مقاصد شریعت کے بیان سے دو فائدے پیش نظر رہے ہیں: اُحکامِ شریعت کا ایک باہم مربوط فہم اور نے حالات میں نے مسائل میں اُحکام شریعت کا دریافت۔ ہم یہ بتانے کی کوشش کریں گے کہ آج کل مسلمانوں کو جن حالات سے گزرنا پڑ رہا ہے، خاص طور پر معاشی معاملات، ملکی سیاست اور بین الاقوامی تعلقات میں اُنھیں جو نے مسائل دربیش ہیں، ان میں رہنمائی کے لیے مقاصد شریعت کی ایک وسیح تر فہرست کی ضرورت ہے۔ فہرست مقاصد میں توسیح کا جو شریعت کی ایک وسیح تر فہرست کی ضرورت ہے۔ فہرست مقاصد میں توسیح کا جو ربھان پہلے سے موجود تھا، وہ اب قوی تر ہو گیا ہے۔ روایتی فہرست: دین، جان، عقل، نسل اور مال، کے ساتھ انسانی شرف و عرق ت، آزادی اور انفرادی حقوق،

امن و امان اور نظم و نسق، ازالہ عربت اور کفالتِ عامد، دولت و آمدنی کی تقسیم میں پائی جانے والی ناہمواری کو کم کرنا اور بین الاقدامی سطح پر پُرامن تعامل جیسے مقاصد کا اضافہ مناسب ہو گا۔ آخر میں اس بات پر زور دیا جائے گا کہ مقاصد شریعت کے اس بیان سے اسلامی تحریکوں کو اپنی ترجیات مقرر کرنے میں مدد ملے گی اور مسلمان افراد، گروہوں اور حکومتوں کو اپنے طرزِ عمل اور پالیسیوں کی از سر نو تحدید و تعیین میں آسانی ہو گی۔

## موضوع کی اہمیت

مقاصدِ شریعت، مصالِح مرسلہ، آمرارِ شریعت، عانی اور جکم جیسے الفاظ سے تعییر کیا جانے والا یہ تصور شروع ہی سے موجود رہا ہے کہ اللہ سجانہ و تعالی اپنے ہدوں کو جو احکام دیتے ہیں، ان سے انسانوں کی ہی بھلائی مقصود ہے، اللہ تعالی بندوں کو جو احکام دیتے ہیں، ان سے انسانوں کے آخروی اور دنیوی بناز ہے، اسے ہم انسانوں سے کچھ نہیں لینا۔ اسانوں کے آخروی اور دنیوی مفادات سامنے رکھ کر آئییں جو احکام دیے گئے ہیں، ان ہیں سے بعض کے بارے میں قرآن و سقت ہیں بتا دیا گیا ہے کہ ان سے کیا فائدے ہوں گے اور خاص کر دنیوی امور سے متعلق امور ہیں، بعض پر غور کر نے سے ان کے فائد سے مناص کر دنیوی امور سے متعلق امور ہیں، بعض پر غور کر نے سے ان کے فائد کی شارع نے لحاظ رکھا ہے دو وجوں سے اہم ہے۔ اگر احکام شریعت کو موتیوں کا شارع نے لحاظ رکھا ہے دو وجوں سے اہم ہے۔ اگر احکام شریعت کو موتیوں سے تعییر کیا جائے تو مقاصد شریعت کا بیان ادکام شریعت کو ایک باہم مر بوط ہنا دیتا ہے۔ بالفاظ دیگر، مقاصد شریعت کا بیان احکام شریعت کو ایک باہم مر بوط اور واضح اہداف کے حامل نظام کے طور پر سمجھنا ممکن بنا دیتا ہے۔ مقاصد شریعت کا دومرا، اور وقت کے ساتھ اہمیت ہیں بردھنے والا، فائدہ یہ ہے کہ وہ ان کے کا دومرا، اور وقت کے ساتھ اہمیت ہیں بردھنے والا، فائدہ یہ ہے کہ وہ ان کے کا دومرا، اور وقت کے ساتھ اہمیت ہیں بردھنے والا، فائدہ یہ ہے کہ وہ ان کے کا دومرا، اور وقت کے ساتھ اہمیت ہیں بردھنے والا، فائدہ یہ ہے کہ وہ ان کے

مسائل میں تھم شریعت معلوم کرنے میں مددگار ہوتے ہیں جن کے بارے میں کوئی تھم موجود نہ ہو۔

مجھی ایبا بھی ہوتا ہے کہ شریعت کا کوئی تھم کسی خاص حالت بیس مقاصد شریعت کے خلاف نتائج کا حامل نظر آتا ہے۔ ایبا ہو تو نیا تھم ایجاد کیا جائے گا جو شریعت کے مقصد کے مطابق ہو، چنانچہ نبی اکرم اللہ فظائے راشدین اور ائمہ فقہ سے متعدد ایسے فیصلے منقول ہیں جن میں کسی موجود تھم سے ہٹ کر ایک نیا تھم اختیار کیا گیا جن کا ذکر آگے کیا جائے گا۔

#### تاریخی پس منظر

مارے علم کی حد تک مقاصد شریعت کی اصطلاح سب سے پہلے امام الحرمین الجویق (وفات ۱۰۸۵/۱۹) نے استعال کی۔ اصولِ فقہ پر ان کی کتاب البرهان میں مقصد، مقاصد اور قصد وغیرہ الفاظ کثرت سے استعال کیے گئے ہیں۔ (۲) گر نئے اجتہاد کے آلہ کے طور پر مقاصد شریعت کا مؤثر استعال ان کی دوسری کتاب 'الغیاثی'(۳) میں کیا گیا ہے۔ یہ کتاب جویی نے نظام الملک کے لیے لکھی تھی جو آلپ ارسلان کے وزیر تھے بعد میں ملک شاہ کے بھی وزیر رہے۔ کہنے کو نظام الملک وزیر تھے گر حقیقت میں وہی حکمران تھے، ان پر کسی کا حکم نہیں چاتا تھا۔ (۳) البرهان کے بر عکس الغیاثی کوئی اصولی تصنیف نہیں بلکہ تدبیر مملکت سے متعلق شریعت کی روثنی میں لکھا ہوا ایک ہدایت نامہ ہے جس کا خططب حکمران وقت ہے۔ امام جویق گلصتے ہیں:

حق کے متلاثی اور شریعت کی طرف بلانے والے کو معلوم ہونا چاہیے کہ نداہب اور مالک کے اختلاف کے باوجود انسانوں سے شریعت

کا مطلوب میر رہا ہے کہ وہ تقویٰ کو مضبوط کیڑیں---

چنانچہ اس قبیل کے سارے احکام کا تعلق ان چیزوں کے لیے راہ ہموار کرنے سے رہا ہے جن کی لوگوں کو طلب ہو اور جن کو وہ حاصل کرنا چاہتے ہوں۔ نیز یہ کہ طلل اور حرام کے درمیان فرق کر دیا جائے اور خلق خدا کے مختلف گروہوں کے لیے احکام درست کر دیے جائیں۔ چنانچہ دین کی نبست سے دنیوی امور کی حیثیت سہاروں اور فرائع کی قرار پائی تا کہ شریعتوں کے مقاصد حاصل کیے جا سکیں۔ (۵)

جوی ؓ نے مقاصدِ شریعت کا حوالہ دینے کی ضرورت اس لیے محسوس کی کہ ان کے سا منے ایک ایسی صورت حال تھی جس کے بارے ہیں ان سے پہلے کے فقہاء نے بحث نہیں کی تھی۔ مسکہ یہ تھا کہ اگر حکمران ملک کو خطرے ہیں دیکھ رہا ہو گر فزانہ خالی ہو تو دفا ٹی اغراض کے لیے اہل ثروت سے عشر و زکاۃ کے ماسوا مزید مال لیا جا سکتا ہے کہ نہیں۔ جوینؓ کا کہنا ہے کہ مقاصد شریعت کی روشی میں اس سوال کا جواب واضح ہے۔ کلی مصالح کا تحفظ ضروری ہے، اس کے لیے افراد کے مال و املاک ہیں ہیں ہو ان کی مرضی کے علی الزم بھی مزید محاصل وصول کر آئے جا سکتے ہیں۔ (۲) ای دلیل سے انھوں نے ملک میں امن و امان قائم رکھنے اور فقروفاقہ دور کرنے جیسے مقاصد کے لیے بھی مزید محاصل وصول کر نے کو نہ صرف جائز بلکہ ضروری قرار دیا ہے۔ (2) اس ممنن اعتراض کے جواب ہیں کہ صرف جائز بلکہ ضروری قرار دیا ہے۔ (2) اس ممنن اعتراض کے جواب ہیں کہ آپ اپنے فتو کی کے حق میں کوئی عبارت کیوں نہیں پیش کرتے، وہ لکھتے ہیں: اس کی بجائے میں شریعت کے مزاج کو سامنے رکھتا ہوں اور جو بچھ اف کرتا ہوں۔ اس کی بجائے میں فیصلہ کرنے کا بہی طریقہ ہے جن کے بارے رکھے طالت میں فیصلہ کرنے کا بہی طریقہ ہے جن کے بارے اُن نے طالت میں فیصلہ کرنے کا بہی طریقہ ہے جن کے بارے

میں علماء کے پہلے سے تیار کردہ جواب نہ موجود ہوں۔(۸)

امام جویی کے شاگرد ابو حامد الغزالی (وفات ۵۰۵ھ/۱۱۱۱ء) نے مقاصد شریعت کی بات کو باضابط شکل دے دی، وہ کلھتے ہیں:

مصلحت سے ہماری مراد مقسود شریعت کی محافظت ہے، اور شریعت کا مقصد خلق خدا کے سلسلہ میں پانچ چیزوں سے عبارت ہے: وہ بیا کہ ان کے دین، جان، عقل، نسل اور مال کی حفاظت کی جائے۔ ہر وہ چیز جو ان پانچ بنیادی چیزوں کی حفاظت کرنے والی ہومصلحت شار ہوگی اور ہر وہ چیز جو ان بنیادوں کے لیے خطرہ ہو، مفسدہ شار ہوگی جے دور کرنا مصلحت قرار یائے گا۔ (۹)

امام غزال" کی بیتحریر کی حکران کو سامنے رکھ کر نہیں لکھی گئی تھی بلکہ اصول فقہ نے ایک فقہ پر ان کی کتاب کا ایک حسہ ہے۔ ان کے زمانے تک اصول فقہ نے ایک مستقل علم کی حیثیت افتیار کر لی تھی اور مصالح اور مقاصد کو اس علم میں جگہ ل چکی تھی۔ مصالح اور مقاصد کر ایک کر کے امام غزائی نے مقاصد شریعت کی اصالت کا، اور اس کے آغاز ،ی سے اصول فقہ کا ایک اہم ستون ہونے کی حقیقت اجاگر کی۔

غزائی کا دوسرا کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے مصالح یا مقاصد کی ایک فہرست مرتب کر دی جو آج تک ہماری رہنمائی کر رہی ہے۔ غزائی ؓ نے یہ بھی بتایا کہ مصلحت پہچانی کیسے جاتی ہے: ''ہم نے مصلحت کا مدار مقاصد شریعت کے تحفظ پر رکھا ہے اور مقاصد شریعت کو کتاب، ستّت اور اجماع کے ذریعہ جانا جاتا ہے۔ چنانچہ کوئی ایسی مصلحت جس کا تعلق کسی ایسے مقصد کی حفاظت سے نہ ہو جسے کتاب، سنّت اور اجماع سے سمجھا گیا ہو، اور جو ایسی نامانوس مصلحت ہو جو

شریعت سے مناسبت نہ رکھتی ہو، تو ایسی مصلحت بالل ہے، اسے رو کر دیا جائے گا اور جو اس کی پیروی کرے گا وہ بدعت کا مرتکب قرار پائے گا'۔ (۱۰)

غزائی کو اس بات کا بورا احماس ہے کہ کتاب و سنت میں مقاصدِ شریعت کی کوئی باضابطہ فہرست نہیں ملتی، چنانچہ وہ پانچ مبرینہ مقاصد کی نبیت سے واضح کرتے ہیں کہ: ''ان معانی کے مقصود ہونے کا دعویٰ کسی ایک دلیل پر مبنی نہیں ہے بلکہ ان گنت دلائل پر مبنی ہے جو کتاب و سنت میں پائے جاتے ہیں اور (ان کی دلیل میں) حالات اور اندازے اور مختلف قتم کی علامیں بھی سامنے رکھی گئی ہیں۔ ای لیے ان کو مصالح مرسلہ کہا گیا ہے''۔ (۱۱)

یکی وہ نکتہ ہے جیے دو سو سال بعد ابو احاق شاطبیؓ نے اپنی کتاب الموافقات میں مزید استدلال کے ساتھ واضح کیا۔ لیکن قبل اس کے کہ ہم شاطبی کے اضافوں (Contributions) کا جائزہ لیں، اس بات کو نوٹ کرنا ضروری ہے کہ جس چیز کو امام غزالی ؓ نے ''مصلحت مرسلہ'' کا نام دیاہ اور جے وہ مقاصد شریعت کے ہم معنی قرار دے بھی ہیں، اس کا تصور اور اس کا ہجر پور استعال امام مالک ؓ کے یہاں موجود ہے جن کی دفات ۱۵۱ھ/۱۹۷ء ہیں ہوئی۔ استعال امام مالک ؓ کے یہاں موجود ہے جن کی دفات ۱۵۱ھ/۱۹۷ء ہیں ہوئی۔ تصور سامنے لا بھی تھے۔ اسلامی قانون سازی یعنی پیش آمدہ مسائل ہیں تکم شرق کی دریافت ہیں یہ تصورات وہی کروار ادا کرتے رہے ہیں جو مقاصد شریعت کی دریافت ہیں یہ تصورات وہی کروار ادا کرتے رہے ہیں جو مقاصد شریعت کی طرف منسوب کیا جا رہا ہے: 'نص کی غیر موجودگی بیں تکم تک پینچنے، یا موجود تکم طرف منسوب کیا جا رہا ہے: 'نص کی غیر موجودگی بیں تکم تک پینچنے، یا موجود تکم کی خور سے دیکھا جائے تو ان کے یہاں بھی قیاس کی بنیاد کا مسلک مختلف رہا مگر غور سے دیکھا جائے تو ان کے یہاں بھی قیاس کی بنیاد کا شبک مختلف رہا مگر غور سے دیکھا جائے تو ان کے یہاں بھی قیاس کی بنیاد کی انگر ان حکمتوں اور مقاصد پر ہوتی ہے جو اس تکم کی سبب بیخ، جن پر قیاس کیا

جا رہا ہوتا ہے۔ غرض میر کہ کسی نہ کسی شکل میں مصالح عامہ اور مقاصدِ شریعت کے فہم کو نئے مسائل میں اُدکام شریعت کی دریافت میں ہمیشہ کلیدی حیثیت حاصل رہی ہے۔

#### شاطبیؓ کے اضافے

ابو اسحاق شاطبی (وفات ۹۰ سے ۱۳۸۸) کا تعلق البین سے تھا۔ وہ اگرچہ ابن تیمیہ اور ابن تیم کے ہم عصر تھے گر ان کو ایک دوسرے کے کام کی خرنہیں تھی۔ شاطبی نے واضح کیا کہ اگر جہ مقاصد شریعت شرع سے متعبط ہیں، جیسا کہ غزائی نے بتایا، گر ان کے سجھنے ہیں عقل کو بھی وفل ہے۔ البتہ انہیں اصرار ہے کہ عقل استدلال شرعی ولائل کے ساتھ مل کر ہی کام کرتا ہے، عقل کو قانون سازی میں کوئی متقل بالذات مقام حاصل نہیں ہے۔ (۱۳) البتہ جیسا کہ ہم آئندہ بتا کیں میں کوئی متقل بالذات مقام حاصل نہیں ہے۔ (۱۳) البتہ جیسا کہ ہم آئندہ بتا کیں ہے۔ گے ان کے نزدیک نے مسائل میں اجتہاد کے اندر عقل ایک مؤثر کردار اوا کرتی ہے۔

شاطبی نے غزالی کی پانچ مقصد کی فہرست کو برقرار رکھا گر آئییں نہ تو ان مقاصد کے اندر کمی خاص ترتیب پر اصرار ہے نہ وہ صراحت کے ساتھ یہ موقف اختیار کرتے ہیں کہ اس فہرست میں کی اضافہ کی ضرورت نہیں۔ انھوں نے زیادہ زور ان مقاصد کے حصول کے ان تین مدارج کے تفصیلی تجزیہ پر دیا جن کا ذکر غزالی اور جویٹی بھی کر چکے تھے، لینی ضروری، حاجی اور تحسینی۔ ان کی مصالح کی تعریف غزالی کی تعریف عزالی کی تعریف سے زیادہ واضح معلوم ہوتی ہے، یعنی: ''وہ جس پر ان کی حصول کے ان کی خشیت بنی ہو، اور جس پر ان چیزوں انسان کی زندگی کا مدار ہو، جس پر اس کی حیثیت بنی ہو، اور جس پر ان چیزوں کے حصول کا انحصار ہو جن کا تقاضا انسان کے شہوانی اور عقلی اوصاف کرتے

ہول'<sub>۔</sub> (۱۳)

اس بات کی تاکید کے بعد کہ اجتہاد کا عمل اس وقت تک جاری رہے گا جب تک تکلیفِ شرعی، لیمن ادکام شریعت کے مطابق زندگی گزارنے کی ذمہ داری باقی ہے، (۱۵) شاطبیؒ نے اجتہاد کے عمل میں عقل کا کردار متعین کرنے کی کوشش کی ہے۔ ان کے نزدیک مقاصد شریعت کی نبست سے عقل دو مرحلول میں کام آتی ہے۔ پہلا مرحلہ خود مقاصد شریعت کو سجھنے کا ہے اور دومرا ان حالات کو سجھنے کا جو کسی زمان و مکان میں پائے جاتے ہوں جن کی نبست سے، مقاصد شریعت کی روشیٰ میں، حکم شرعی تک پہنچنا مطلوب ہو۔ اس بات کا اندازہ لگانا بھی ای کی روشیٰ میں، حکم شرعی تک پہنچنا مطلوب ہو۔ اس بات کا اندازہ لگانا بھی ای کام کا حصہ ہے کہ کسی حکم کا عملی نتیجہ کیا ہو گا، اس پر عمل سے مشقت اور شکی لازم آئے گی یا آسانی اور فراخی پیدا ہو گی۔ یہ طے کرنا بھی عقل کا کام ہے کہ کسی خاص فرد پر یا کسی خاص مقام پر یا کسی خاص زمانہ میں کسی حکم کے وہ نتائج کی ہو سے بین جو مقاصد شریعت سے ہوئے ہوئے کی وجہ سے ناقابل قبول ہوں۔

مقاصدِ شریعت کا فہم شاطبیؒ کے نزدیک ان احکام شرع کے استقراء سے حاصل کیا گیا ہے جو موجود ہیں۔ مثلاً بیہ بات کہ شریعت کو جان، دین، عقل، نسل اور مال کا بقا و تحفظ مطلوب ہے، بیہ بات اگرچہ قرآن و سقت میں ان الفاظ کے ساتھ نہیں لکھی ہے مگر قرآن و حدیث میں آئے ہوئے اُحکام کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ مقاصد پیش نظر رہے ہیں۔ (۱۲) ظاہر ہے کہ مطالعہ کرنا اور معلوم ہوتا ہے کہ مطالعہ کرنا اور متجہ نکان ایک عقلی کام ہے جو کوئی غزالی ؓ یا شاطبیؒ انجام دیتا ہے اور علاء اس کی تائید کرتے ہیں۔

شاطبیؓ نے اس بات پر بھی زور دیا ہے کہ ایک دائرہ ایبا بھی ہے جس میں

اجتہاد کرنا عام مسلمانوں کا کام ہے۔ اس اجتہاد میں مقاصد شریعت کے فہم کو کلیدی اہمیت حاصل ہے۔ افھوں نے بتایا کہ اگرچہ ادکام شریعت جاننے کے لیے عربی زبان میں مہارت ضروری ہے لیکن جب ایک بار نصوص یا قیاس یا اجماع کے ذریعہ حکم شرکی معلوم ہو جائے تو یہ جاننے کے لیے کہ اس کا انطباق کن حالات میں ہوگا، عربی دانی سے نہیں بلکہ حالات سے واقفیت ضروری ہے جوعقل کا کام ہے اور یہ کام ہر مسلمان کو خود کرنا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

چنانچہ جس نے سمجھ لیا کہ احکام کے وضع کرنے سے شریعت کے مقاصد کیا ہیں، اور اس کی مجھ الیل ہے کہ اسے مقاصد شریعت کا علم رکھنے والا سمجھا جائے، خواہ اس نے بیا علم کسی مجھی زبان میں ترجمہ کے ذریعہ ہی کیوں نہ حاصل کیا ہو، تو اس کے درمیان اور اس کے درمیان جس نے (مقاصد شریعت کا) عربی زبان کے ذریعے علم حاصل کیا ہو، کوئی فرق نہیں ....۔

اجتہاد کا تعلّق تبھی متعلقہ صورت حال کو جاننے سے ہوتا ہے۔ الیم

شکل میں نہ تو مقاصد شریعت کا علم ضروری ہے نہ عربی زبان کا۔ وجہ
سے کہ اس اجتہاد کا مقصود سے جاننا ہے کہ صورت حال کیا ہے۔
الیی شکل میں ضرورت اس علم کی ہے جس کے بغیر اس صورت حال
کو نہ سمجھا جا سکتا ہو۔ اس کے بارہ میں اجتہاد کرنے والے کو اس
معاملہ کی پوری جان کاری ہونی جاہے جو زیر غور ہو، تاکہ وہ اس پر
شریعت کا علم منطبق کر سکے ۔۔۔۔۔۔(۱۷)

اجتباد کے عمل میں عقل عامہ اور عام مسلمانوں کا کیا رول رہا ہے اور کیا ہو سكتا ہے؟ اس بارے میں شاطبی كا فكر ان سطرول كے ذريعہ سامنے آتا ہے: اویر ہم واضح کر چکے ہیں کہ اجتہاد کی ایک قشم علماء کے لیے مخصوص ہے اور ایک ان سارے لوگوں کے لیے ہے جو (اُحکام شرع کی تابع داری یر) ملکف ہیں..... اس کی تفصیل یہ ہے کہ کمی اَحکام، جن کو اوّلیت حاصل ہے، زیادہ تر عموی تھے، متید نہ تھے۔ ان برسمجھ دار لوگ اپنی عادات کے تقاضوں کے مطابق عمل کرتے تھے اور سے عمل اعلی اخلاقی اقدار کے مطابق ہوتا تھا......صرف وہ امور اس سے متثنیٰ ہیں جن کی تحدید ہے عقل کو کوئی علاقہ نہیں، مثلاً نماز کی تفصیلات، اور ای جیسے دوسرے احکام۔ چنانجہ ان ( مکن احکام) کی تطبیق مکلّف افراد کی سمجھ بوجھ اور عادات کے حوالہ تھی۔ بیدان کا کام تھا کہ اجتباد کریں کہ وہ کیا کچھ کر سکتے ہیں، ان کلی محاس میں ہے کن کا بحا لانا کس حد تک ممکن ہے اور ان اعلی قدروں کی مخصیل میں وہ کہاں تك جا كي بين .... مثلًا (الله كي راه بين) مال خرج كرنا، فقيرون كي حاجت روائی، صلہ رحمی، پڑوسیوں کے حقوق ادا کرنا، قریب اور دور

کے تمام مسلمانوں پر مشتن اہل ملت کے حقوق ادا کرنا، تمام خلق خدا کے درمیان اچھے تعلقات برقرار رکھنا اور (کسی طرف سے کوئی ناگوار بات آ جائے تو) بطریق آحسن جواب دینا، وغیرہ۔(۱۸)

شاطبی کا کہنا ہے کہ جب مسلمان دور دور تک پھیل گئے تو فقہاء نے ضروری سمجھا کہ جن باتوں کے سمجھنے میں اختلاف ہو سکتا ہے اور ان کی مختلف تعبیروں کے بیجہ میں جھٹرے کھڑے ہو گئے ہیں، ان جزئی امور میں (اجتہاد کے ذریعہ) احکام شریعت کی تحدید کر دی جائے۔ 'باقی رہی سے بات کہ ان کے طلاوہ مکارم اخلاق کے تقاضول کے مطابق کیا کرنا ہے اور کیا نہیں کرنا ہے تو فقہاء ان کی تفصیل میں نہیں گئے ...... ان امور کو انھوں نے مکلف افراد کے اختیار و اجتہاد کے لیے چھوڑ دیا۔ (۱۹)

شاطبی نے اسلامی قانون کے فہم اور اس کی حرکت کے ضامن اجتہاد کے کردار، نیز ان دونوں کی نبیت سے مقاصد شریعت کی اہمیت کے بارے ہیں اپنے سے افکار آٹھویں صدی بجری رچود ہویں صدی عیسوی میں اپلین میں پیش کیے تھے۔ اس سے پچھ پہلے قاہرہ اور دمشق کے علمی مراکز میں اسی طرح کے افکار پیش کیے جا چکے تھے گر وہ شاطبی تک نہیں پہنچ سکے تھے۔ قاہرہ کے عز الدین بن عبد السلام (وفات ۲۸۱۵ھ/ ۲۲۸ء) اور ان کے شاگرد مش الدین ابن القیم (وفات ۱۵۵ھ/۱۳۵۰ء) کی تصانیف میں اور ان کے شاگرد مش الدین ابن القیم (وفات ۱۵۵ھ/۱۳۵۰ء) کی تصانیف میں شریعت اسلامیہ کی بے پناہ وسوں اور انسانی مصالح کی نبیت سے اس کے الزوال امکانات پر زور دیا گیر ہے۔ (۲۰) یہاں ان مقاروں کے کیے ہوئے سارے اضافوں کا ذکر نہیں کیا جا سکتا بلکہ اپنے موضوع کی نبیت سے صرف یہ سارے اضافوں کا ذکر نہیں کیا جا سکتا بلکہ اپنے موضوع کی نبیت سے صرف یہ سارے اضافوں کا ذکر نہیں کیا جا سکتا بلکہ اپنے موضوع کی نبیت سے صرف یہ نوٹ کرنا کافی ہو گا کہ انھوں نے مقاصد شریعت کے بیان کو کئی فہرست تک

محدود نہیں کیا۔ مصالحِ مرسلہ پر گفتگو کرتے ہوئے ابن تیمیہ کھتے ہیں:

بعض لوگ مصالحِ مرسلہ کو جان و مال، عزت و آبرو، عقل اور دین

کے تحفظ میں محصور کر دیتے ہیں گر ایبا کرنا صحیح نہیں ہے۔ بلکہ
مصالح مرسلہ یہ ہیں کہ منافع حاصل کیے جاکمیں اور مضرتیں دور ک
جاکیں۔ ندکورہ بالا حضرات نے جو ان امور سے متعلق رفع مفرت کا خاص طور پر ذکر کیا ہے، وہ مصالح مرسلہ کی دوقعمول میں سے صرف خاص طور پر ذکر کیا ہے، وہ مصالح مرسلہ کی دوقعمول میں سے صرف ایک پر مشمل ہے، دوسری قشم مصالح کے حاصل کرنے پر مشمل ہے، دوسری قشم مصالح کے حاصل کرنے پر مشمل ہے، دوبری قشم مصالح کے حاصل کرنے پر مشمل ہے، دونیا ہیں بھی اور آخرت میں بھی (۲۱)۔

ابن تیمیہ نے ان لوگوں پر تقید کی ہے جو مقاصد شریعت کی فہرست کو صرف ان چیزوں تک محدود کر دیتے ہیں جن کے تحفظ کے لیے شریعت نے کوئی صد (یعنی سزا) مقرر کی ہو چنانچہ ندگورہ بالا عبارت کے فوراً بعد لکھتے ہیں:
دنیا میں (جابٍ منفعت کی مثال) وہ معالمات اور سرگرمیاں ہیں جن میں عامة الناس کی بھلائی مضمر ہو خواہ ان سے متعلق کوئی حد شری مقرر کی گئی ہو یا نہیں اور دین میں (جب منفعت کی مثال) وہ انوال و معارف، عادات اور زہد کی باتیں ہیں جن میں انسانوں کی بھلائی مضمر ہے جن سے شریعت نے منع نہ کیا ہو۔ جن لوگوں نے بھلائی مضمر ہے جن سے شریعت نے منع نہ کیا ہو۔ جن لوگوں نے مصالح کو ان سزاؤں سے وابسة کر دیا جو فساد کو دور رکھنے کے لیے مقرر مقرر کی گئی ہیں یا جو اموال یا جمم انسانی کو محفوظ رکھنے کے لیے مقرر کی گئی ہیں یا جو اموال یا جمم انسانی کو محفوظ رکھنے کے لیے مقرر کی گئی ہیں یا جو اموال یا جمم انسانی کو محفوظ رکھنے کے لیے مقرر کی گئی ہیں ان میں انہوں نے کوتاہی برتی ہے۔ (۲۲)

ابن تیمیہ کی بیہ بات اہم ہے کہ مقاصد شریعت کا بیان ایجانی قدروں پر بھی مشمل ہونا جاہے جو انسانوں کو صرف مصرتوں سے بچانے پر اکتفا نہ کرتی ہوں

بلکہ ان کی فلاح و بہبود میں اضافہ کو بھی مطلوب قرار دیتی ہوں۔ ان کے نزدیک مقاصد شریعت کی فہرست بنٹی گانہ یک طرفہ اور اس اعتبار سے، ناقص ہے۔ ان کی بید بات بھی وزن رکھتی ہے کہ انسانی بہبود میں صرف مادی پہلوؤں کا لحاظ رکھنا کافی نہیں جن کا تعلق مال، جسم، نسل وغیرہ سے ہو بلکہ انسانی زندگ کے روحانی اور نفیاتی پہلوؤں کو بھی ایمیت دین چاہیے۔ چنانچہ یہ معلوم ہونے کے باوجود کہ روایتی فہرست میں دین شامل ہے، انھوں نے 'آخوال و معارف' کا علیحدہ سے ذکر صروری سجھا۔

یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ روایق فہرست کا ذکر کرتے وقت ابن تیمیہ فی دنسل کو نکال کر اس کی جگہ 'عزت و آبرو (عربی میں 'عرض') رکھ دیا۔ نیز یہ کہ غزالی ؓ وغیرہ کی ترتیب کے بیس 'دین' کو اپنی فہرست میں آخری نمبر پر رکھا۔ امام غزالی ؓ اور شاطبیؓ کے کارناموں کی وجہ سے مقاصد شریعت کی فہرست بڑ گانہ اور اس کی مخصوص ترتیب کو غیر' ممولی شہرت ضرور حاصل ہے گر اہل علم اس باب میں ہیشہ توسع کی طرف مائل رہے ہیں۔

ابن قیم نے بھی انہی باتوں پر زور دیا ہے جن کی صراحت ان کے استاد ابن قیم نے بھی انہی باتوں پر زور دیا ہے جن کی صراحت ان کے استاد ابن تیمیہ کر چکے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں: اشریعت کی بنیاد حکمتوں پرہے، اور معاش و معاد کے بارے میں بندوں کے مصالح پر۔ شریعت تمام تر عدل، رحمت، مصالح اور حکمت سے عبارت ہے۔ (۲۳)

مقاصد شریعت پر گفتگو کرتے وقت انہوں نے عدل و انصاف پر بہت زور ویا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ اصل نظر اس مقصد پر ہونی چاہیے نہ کہ اس تک پہنچنے کے طریقوں پر جو بدل سکتے ہیں۔ ان کے نزدیک بدلتے ہوے حالات میں عدل و انصاف کے قیام کے موزول طریقے عقل کے ذریعہ تلاش کیے جائیں گے اور

### یمی طریقے شرعی قرار پائیں گے۔(۲۴)

عزالدین بن عبد السلامؓ نے بھی دنیوی مصالح کو بیچائے بیں عقل کے کلیدی کردار پر زور دیا ہے۔ ان کے نزدیک: 'دنیا کے زیادہ تر مصالح اور مفاسد کو عقل کے ذریعہ بیچانا جاتا ہے۔ یہی حال اکثر شرع کا بھی ہے۔ (۲۵)

انھوں نے معاملات کے باب بیں مصالح پر قدرے تفصیلی گفتگو کی ہے اور اس ذیل میں، غزائی کی طرح، ضروریات، حاجات اور تتمات یا تکملات، تین مدارج پر روشنی ڈالی ہے۔(۲۲)

شاطبی کے اضافوں کا مطالعہ کرتے وقت ہم یہ نوٹ کر چکے ہیں کہ ان کے خود کر یک اجتہاد کا عمل عربی داں علاء تک محدود نہیں رہے گا بلکہ اس کے پچھ (دائرے ایسے بھی ہیں جن میں عام مسلمان بھی حصہ لیس گے۔ اس ضمن میں یہ نوٹ کرنا مناسب ہو گا کہ عقل کے رول کے بارے میں عزالدین ابن عبدالسلام اور ابن تیمیہ کا موقف شاطبی کے موقف سے زیادہ وسیع ہے۔ ابن تیمیہ کھتے ہیں: علاء اس بات پر شفق ہیں کہ یہ بات عقل کے ذرایعہ جانی جا کتی علاء اس بات پر شفق ہیں کہ یہ بات عقل کے ذرایعہ جانی جا کتی ہیں۔ ہیں معلوم ہو جاتی ہے کہ فلاں کام اپنے کرنے والوں کے لیے مناسب ہے کہ نبیں سسے یہ کہ اور بھی دونوں سے مل کر۔ البتہ سے بات کہ بہتر کیا ہے اور کاموں کے نتائج دار آخرت میں سعادت یا بد بختی کی شکل میں کیا ہوں گے، صرف شرع ہے معلوم ہو عتی ہے۔ (۲۷)

ابھی تک ہم نے زیادہ تر پانچویں صدی جری سے آٹھویں صدی جری رگیارہویں صدی عیسوی سے چودہویں صدی عیسوی، تک کے زمانے میں

مقاصد شریعت کی نبیت سے جوین ؓ، غزال ؓ، عزالدین ابن عبدالسلام ؓ، شاطبی ؓ، ابن تیم ّ ابن تیم ّ جیسے مفکرین کے اضافوں کا ذکر کیا ہے۔ قبل اس کے کہ ہم اس کے بعد کی صدیوں میں پیش کیے جانے والے افکار کا جائزہ لیں، مناسب ہو گا کہ اوپر کے مطالعہ کے خلاصہ کے طور پر چند اہم باتیں نوٹ کر لیں:

ہم بہلی بات یہ ہے کہ مقاصد شریعت جان و مال، عقل و نسل اور دین کے کے خط تک محدود شہیں، فہرست کمبی ہے اور اس میں شبت اہداف بھی شامل ہیں۔

☆ دوسری بات یہ ہے کہ اصل اہمیت مقاصد کی ہے، ان کے حاصل کرنے
 کے طریقے زمان و مکان کے ساتھ بدل کتے ہیں۔

ہے تیسری بات یہ ہے کہ مقاصدِ شریعت کی پیچان اور ان کے حصول کے طریقوں کی تلاش میں عقل ایک فعال کردار ادا کرتی ہے۔

#### قواعد فقهيه

نویں اور بارہویں صدی ہجری کے درمیان مقاصد شریعت پر گہرائی کے ساتھ نظر شاہ ولی اللہ نے ذالی ہے۔ گر ان کے اضافوں کے مطالعہ سے پہلے ایک نظم کا ذکر مناسب ہو گا جو قواعد فقہیہ کے نام سے جانا جاتا ہے۔ اس علم کو مقاصد کی بحث سے بچھ مناسبت ضرور ہے لیکن اس کا مرکز توجہ مختلف ہے۔ یہ در اصل ایک فن ہے جس سے فقہ کے مطالعہ اور اس سے استدلال میں مدد ملتی ہے۔ گر قواعد کوئی الیمی چیز برآ مدنہیں کر سکتے جو پہلے سے فقہ میں موجود نہ ہو، جب کہ مقاصد کا اصل کام بی یہ ہے۔ اس فن کے ائمہ میں شہاب الدین قرائی جب کہ مقاصد کا اصل کام بی یہ ہے۔ اس فن کے ائمہ میں شہاب الدین قرائی (وفات ۱۹۱ ھے/۱۵ ء) اور ابن نجیم "(وفات ۱۹۱ ھے/۱۵ ء) اور ابن نجیم "روفات کا مام نام خاص طور پر لیا جا سکتا ہے۔

قرانی "، عزالدین ابن عبد السلام کے شاگرد تھے۔ اپنی مشہور کتاب 'الفروق' میں انھوں نے مقاصدِشریعت کا بھی ذکر کیا ہے، چنانچہ شریعت کے بارے میں وہ کھھتے میں:

اس کے اصول دوقتم کے ہیں۔ ایک کو اصول نقد کا نام دیا گیا ہے۔
اس علم میں زیادہ تر ایسے قواعد کا بیان ہے جو عربی زبان کے استعال
سے متعلق ہیں ۔۔۔۔۔ دوسری قتم ان کلی فقہی قاعدوں پر مشمل ہے جو
بہت شاندار ہیں۔ ان کی تعداد خاصی ہے اور ان سے برٹی مدد ملتی
ہے۔ وہ مشمل ہیں شریعت کے لاتعداد جزئی احکام ہے متعلق آمرار
اور حکمتوں پر ۔۔۔۔۔ یہ ایسی با تیں ہیں جن کا اصول فقد میں کوئی ذکر
نہیں ملتا۔ کوئی اجمالی اشارہ اگر اتفاق سے مل جی جاتا ہے تو اس کی
تفصیل نہیں ملتی۔ (۲۸)

قرانی ؓ نے قواعد کے ساتھ مقاصد پر بھی نظر ڈان ہے جب کہ سیوطی اور ابن نجیمؓ کا زور قواعد پر ہے۔ قواعد فقہیہ کے بارے میں مزید معلومات کے لیے مناسب کتابوں کا مطالعہ کیا جا سکتا ہے۔ (۲۹)

#### شاہ ولی اللّٰہ کے اضافے

مقاصدِ شریعت کے باب میں اپنے پیش روؤں کی طرح شاہ ولی اللہ نے بھی شریعت کے مختلف جزئی ادکام کی حکمتیں بیان کی جیر۔ انہوں نے یہ بتایا ہے کہ ان ادکام کے بجا لانے سے انسانوں کو کیا فائدے ہوتے ہیں۔ ساتھ ہی انہوں نے بحث کے بچھ سے پہلو بھی اجاگر کیے ہیں۔ وہ کھتے ہیں:

ائت کے امور کی تدبیر میں کرنا رہے جاہے کہ برحکم کی تغیل کا ایک

اعلیٰ اور ایک ادنیٰ معیار سامنے رہے۔ اعلیٰ معیار ایبا ہو جو مقصود کے بدرجہ کمال حصول کا ضامن ہو، اور ادنیٰ ایبا ہو کہ مقصد کی اس حد تک خصیل عمل میں آج کے کہ کوئی قابل لحاظ چیز باتی نہ رہے۔(۳۰)

اجتای امور میں، خاص طور پر تدبیر مملکت میں، مقصود کے صرف دو مداری سامنے رکھنا زیادہ قابل عمل اور حقیقت پندانہ طریقہ ہو گا۔ قدماء نے جب ضروری، حاجی اور حمینی کی سہ گانہ تقسیم مدارج تجویز کی تھی تو ان کی نظر، زیادہ تر، انفرادی امور پر رہی ہوگی۔ اغرادی معاملات میں ہر فرد کے لیے الگ الگ درجہ بندی کی ضرورت پڑ کتی ہے جس میں افراد کے وسائل، امکانات اور حالات کے اندر پائے جانے والے فرق کا لحاظ رکھا جا سکتا ہے۔ جب قوموں کی بات آتی ہے تو انفرادی حالات کے فرق کو نظر انداز کر کے اوسط اور عمو می احوال کو سامنے رکھنا ہوگا۔ اوسط کے اعتبار سے وہ کم سے کم درجہ جس سے کام چل سکتا ہو اور درجۂ کمال، ان دوکی تعیین کانی ہوگی۔

جیبا کہ اُوپر واضح کیا جا چکا ہے، مقاصد شریعت کی رہنمائی نے حالات میں بہت کام آتی ہے۔ چنانچہ نے حالات میں نے احکام تجویز کرتے وقت علماء اکثر مقاصدِ شریعت کا حوالہ دیتے ہیں۔ شاہ صاحبؓ نے بھی ایبا ہی کیا ہے۔ ایک خاص موضوع پر گفتگو کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

(اسلامی حکومت کے) ممارف کے باب میں بنیادی بات یہ ہے کہ چند مقاصد کو کلیدی اہمیت دی جائے گی۔ مثلاً ایسے لوگوں کی کفالت جو بڑھاہے، تنگ دیتی یا اپنے مال سے دور ہونے کی وجہ سے خود کچھ کرنے سے معذور ہوں۔ شہر کو کفار کے خطرے سے بچانے کے لیے حدود کی حفاظت، فوجیوں، اسلح اور مددگار اسٹاف کے افراجات، نیز حدود کی حفاظت، فوجیوں، اسلح اور مددگار اسٹاف کے افراجات، نیز

شہر کے جملہ امور--- سیکورٹی، عدلیہ، شرعی عدود کا قیام، بازار کی گرانی، وغیرہ کی تدبیر اور متعلقہ انتظامات۔ ملت کی حفاظت کے لیے ائمہ، خطباء، اساتذہ اور وعظ کہنے والوں کی تعیین۔ ای ذیل میں انسانوں کے مشترکہ مفادات کا اہتمام بھی شامل ہے، مثلًا دریاؤں کی دریتی اور ان پر بنے ہوئے پل وغیرہ کو ٹھیک رکھنا۔ (۳۱)

شاہ صاحب کی اس تحریر کا مقابلہ جویٹی اور غزائی کی ملتی جلتی تحریوں سے کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ اگرچہ بات ایک ہے گر شاہ صاحب نے جو مثالیں دی بیں ان میں ان حالات کا عکس پایا جاتا ہے جو سلطنت مغلیہ کے زوال کے زمانے میں وبلی میں، جہال شاہ صاحب "رہتے تھے، پائے جاتے تھے۔ یہ بات بھی دلچہی سے خالی نہیں کہ شاہ صاحب " نے مقاصدِ شریعت کی روایتی فہرست میں دین کی جگہ ملت کا لفظ استعال کیا ہے۔ اُوپر نقل کی گئی عبارت میں بھی، جہال وہ اس تصور کے مطابق اپنے زمانہ کے حکمران کے لیے پالیسی تجویز کرتے میں انہوں نے یہی لفظ استعال کیا ہے۔ فاہر ہے کہ دین اور ملت ایک ہی معنی نہیں رکھتے۔ (۳۳) ذہن اس طرف جاتا ہے کہ شاہ صاحب کے سامنے ایک زوال پذیر اقتدار والی سلمان ملت تھی جو چاروں طرف سے غیر مسلم اکثریت کے درمیان گری ہوئی تھی۔ جویئی، غزائی، ماوردی اور شاطبی کو اس سے بالکل مختلف حالات گری ہوئی تھی۔ جویئی، غزائی، ماوردی اور شاطبی کو اس سے بالکل مختلف حالات سے واسطہ پڑا تھا۔ لفظ کی تبدیلی کی تبدیلی کی آئینہ دار ہے۔ شاہ صاحب "

## مقا صدِ شریعت کی طرف حالیہ توجہ

اگرچہ ہر زمانہ کے علماء ان أحكام شريعت كى حكمتيں نيز ان كے دنيوى فوائد

اور برکات بیان کرتے رہے جو ہمیں معلوم ہیں، لیکن بدلے ہوئے حالات میں اجتہاد میں مدو کرنے والے تصور کے طور پر پچھلے سو برسوں میں مقاصد شریعت کی طرف زیادہ توجہ رہی۔ چنانچہ تیونس میں ۱۹۲۱ء میں محمد طاہر بن العاشور (۱۸۷۹ء میں محمد طاہر بن العاشور (۱۸۷۹ء ۱۹۷۳ء) نے اس موضوع پر ایک کتاب شائع کی۔ قرآن کریم کی ان آیات کا حوالہ دیتے ہوئے جن میں فیاد کی ندمت کی گئ ہے اور زمین کو فیاد سے پاک رکھنے کی تاکید کی گئ ہے، وہ لکھتے ہیں: '(شریعت اسلامی کے مطالعہ ہوا کہ) قانون بنانے کا عمومی مقصد نظام عالم کو برقرار رکھنا اور اسے اچھا بنائے رکھنا ہے۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ جو اس پر حادی ہے، یعنی بنی نوع انسان، ان کو ٹھیک رکھا جائے۔ اس کی درتی کا انحصار اس کی عقل، اس کے عمل، اس کے عمل کو برتی کی درتی پر ہے۔ (۲۳)

اُنہوں نے روایت فہرست کی مزید تفصیل میں جانے کی کوشش بھی کی ہے۔
کھتے ہیں: 'اموال کی بابت شریعت کا مقصود پانچ چیزوں سے عبارت ہے۔ یہ کہ
اُموال گردش میں رہیں؛ واضح رہیں (کہ کون سا مال کس کا ہے)؛ محفوظ رہیں؛
(ان کے لین دین میں) عدل بر قرار رہے اور (حقوق مکیت) مشحکم ہوں۔'(۲۳)

ابن عاشورؓ نے مقاصد کے فہم کے لیے احکام شریعت کے سیاق (Context) کو سامنے رکھنے کی اہمیت پر زور دیا ہے۔(۳۵)

مراکش سے علّال الفائ (۱۹۰۸-۱۹۷۹ء) نے بھی اس موضوع پر کتاب شائع کی۔ اس کتاب میں انہوں نے عدل و انصاف قائم کرنے اور ہر فرد کے لیے فکری آزادی اور نفسیاتی اظمینان و سکون کی ضانت وینے کو مقاصد شریعت میں شار کیا ہے۔ (۳۲) اسلامی مغرب کی ای روایت کے تشکیل میں احمد المحلیثی نے بھی عدل، انفرادی حقوق اور آزادی کو مقاصد شریعت میں شار کیا ہے۔ (۳۷)

حال میں مقاصد شریعت کے موضوع پر متعدد پی انتج ڈی کے رسالے لکھے ہیں۔ (۲۸-الف) مجم مصطفیٰ زمیلی نے مقاص شریعت کے تحت پانچ بنیادی مصالح کی فہرست میں نسل، نسب، اور عزت و آبرو کو ایک خانے میں رکھ کر ضروریاتِ خسہ کی فہرست میں علاء کے اندر پائے جانے والے اختلافات کو کم ضروریاتِ خسہ کی فہرست میں علاء کے اندر پائے جانے والے اختلافات کو کم شاصد کرنے کی کوشش کی ہے۔ (۲۸-ب) ماذن ہاشم نے یہ رائے ظاہر کی ہے کہ شاطبیؒ نے مقاصد کی طرف شاطبیؒ نے مقاصد کی طرف توجہ نہیں کی بلکہ اسلامی قوانمین تک محدود رہے۔ (۲۸-ج) ابراہیم کیلانی نے مقاصد کی جن کے بحث سے مراتعلق بتاتے ہوئے ابن رشد میں عقل کے مقام کی بحث سے مراتعلق بتاتے ہوئے ابن رشد کی بحث سے مراتعلق بتاتے ہوئے ابن رشد میں انسانی فطرت سے جوڑا ہے۔ یہ طریقہ قرآنی اسلوب سے زیادہ قریب ہے۔ (۲۹)

## مقاصدِ شریعت کی فہرست میں اضافے

ایک خیال یہ بھی ہے کہ مقاصد کی روایتی فہرست بیٹے گانہ: وین، جان، عقل، نسل اور مال میں خود اتنی وسعت ہے کہ بہت سے نئے مقاصد ای فہرست میں داخل سمجھے جا سکتے ہیں۔ مثلاً عدل و انصاف دین میں، اور ازالہ عربت اور کفالت عامہ حفظ جان میں شامل سمجھے جا سکتے ہیں۔ ہمیں دو وجھوں سے اس فکر و سوچ سے اتفاق نہیں ہے۔ پہلی وجہ یہ ہے کہ جیبا کہ ابن تیمیہ نے کہا ہے، مقاصد شریعت کے بیان میں تحفظ سے آگے بڑھ کے ترقی دینے اور بڑھوری کو بھی شامل کرنا ضروری ہے۔ روایتی فہرست میں سارا زور دفع مضرت پر ہے، جلب منعت کا پہلو دب گیا ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ موجودہ عالمی اور قومی سطح کے منائل میں ماحولیاتی تلقث پر کنشرول، کا کنات کے قدرتی وسائل کا بچاؤ، عموی اور مسائل میں ماحولیاتی تلقث پر کنشرول، کا کنات کے قدرتی وسائل کا بچاؤ، عموی اور

کلی جابی مچانے والے اسلوں کے استعال اور ان کی پیداوار پر پابندی اور موجود نبوکلیائی ہتھیاروں، نیز کیمیائی اور حیاتیاتی اسلوں کا تلف کیا جانا اور اُقوم عالم کے باہم امن و چین سے رہ کنے کے دوسرے نقاضے پورے کرنے کے لیے یہ بہتر کے لیا مہتر امور سے مناسبت رکھنے والی اسلامی تعلیمات کو اہمیت کے ساتھ پیش کیا جائے۔ مسلہ یہ نہیں کہ منطق طور پر کیا بات کس بات سے نکالی جا عتی ہے، اہم بات یہ کہ نئے حالات میں اسلام اور مسلمانوں کو میای، معاشی اور سابی امور میں دنیا کی رہنمائی کے لیے کس طریقہ سے زیادہ مدد مل عتی ہے۔ ہمار بے امور میں دنیا کی رہنمائی کے لیے کس طریقہ سے زیادہ مدد مل عتی ہے۔ ہمار بے خیال میں گلوبلائزیش کے چیانجوں سے عہدہ برآ ہونے میں مقاصد شریعت کی فیرست میں ان چیزوں کے اضافہ سے عہدہ برآ ہونے میں مقصودیت کو کتاب و فہرست میں ان چیزوں کے اضافہ سے مدد ملے گی جن کی مقصودیت کو کتاب و سنت کی سند تو حاصل ہے گر اب سے پہلے ان کو زیادہ اہمیت دینے کی ضرورت محسوں نہیں کی گئی۔ جن مقاصد کو اُبھار کر پیش کرنا مناسب ہو گا وہ درج ذیل

ا ۔ انسانی عزو شرف

۲\_ بنیادی آزادیاں

سمه عدل و انصاف

س- ازالهٔ غربت اور کفالت عامه

۵۔ ساجی مساوات اور دولت و آمدنی کی تقسیم میں پائی جانے والی ناہمواری کو برقصنے سے روکنا

۲- امن و امان اورنظم ونتق

اب ہم کوشش کریں گے کہ ان مقاصد کے معتبر اور متند ہونے پر اطمینان

## عاصل کریں۔ انسانی عز و شرف

قدماء نے بھی عزت و آبرو کو مقاصد میں شار کیا تھا۔ ان کی ایک دلیل یہ بھی تھی کہ شریعت نے کسی پر تہت لگانے کی کڑی سزا مقرر کر رکھی ہے۔ اپنی نیک نامی اور عزت و آبرو کی حفاظت کے لیے لوگ جان دینے کو تیار ہو جاتے ہیں تو جب جان کا تحفظ مقصودِ شرع ہے تو عزت و آبرو کا تحفظ بدرجہ اولی مقصدِ شریعت قرار پائے گا۔ واضح رہے کہ مسلم صرف انفرادی ہتک عزت کا نہیں ہے۔ اس سے زیادہ اہم یہ ہے کہ نسل، رنگ، زبان، جائے پیدائش، نمہب یا غربی وغیرہ کی بنیاد پر کسی کو حقارت سے نہ دیکھا جائے بلکہ مرد وعورت، ہر فرد انسانی کو انسان ہونے کے ناطے قابل احزام گردانا جائے۔ قر آن کی تعلیم بالکل واضح ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

ولقد كرّمنا بنى ادم و حملنهم فى البرّ والبحر و رزقنهم من الطيّبات وفضلنهم على كثير ممّن خلقنا تفصيلا . [بن اسرائيل: 2-] م نے بنى آدم كو بزرگى دى اور أضيى فتكى اور ترى بين سوارياں عطا كين اور ان كو پاكيزه چيزوں سے رزق ديا اور اپنى بہت ى مخلوقات پر نماياں فوقيت بخشى۔

يايها النّاس انّا خلقنكم من ذكرِ وّ أنشىٰ و جعلنكم شعوباً وّ قبائل لتعارفوا، إنّ أكرمكم عندالله أتقاكم. إنّ الله عليم خبير. [مجرات: الله عليم المرمكم عندالله أتقاكم. إنّ الله عليم خبير. [مجرات: الله عليم المرمكم عندالله أتقاكم. إنّ الله عليم خبير. [مجرات:

لوگوا ہم نے تم کو ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا ہے اور پھر

تمھاری قویل اور برادریال بنادیں تا کہ تم ایک دوسرے کو پیچانو۔ در حقیقت اللہ کے نزدیک تم میں سے سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو تم میں سب سے زیادہ پرہیزگار ہے۔ یقیناً اللہ سب کچھ جانے والا اور با خبر ہے۔

يا ايها الذين امنوا لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا خيراً منهم ولا نسآء من نسآء عسى أن يكن خيراً منهن. ولا تلمزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالألقاب--[جرات: ١١]

اے اوگو! جو ایمان لائے ہو! نہ مرد دوسرے مردوں کا خداق اُڑائیں کہ ہو سکتا ہے وہ ان سے بہتر ہوں، اور نہ عورتیں دوسری عورتوں کا خداق اڑائیں، ہو سکتا ہے کہ وہ ان سے بہتر ہوں۔ آپس میں ایک دوسرے کو برے القاب سے یاد دوسرے کو برے القاب سے یاد کرو۔

قرآن کریم کی ان آیات سے واضح ہے کہ انبان کا عز و شرف مقصود ہے اور اس مقصد کے تحت احکام بھی جاری کیے گئے ہیں۔

### بنيادى آزاديان

قرآن کریم میں بتایا گیا ہے کہ دنیا کی زندگی انسانوں کی آزمائش کے لیے ہے:

الّذی خلق الموت و الحیوة لیبلو کم أیّکم أحسن عملاً. [الملك: ٢] وه ذات جس نے موت و حیات كا سلسلہ اس لیے جاری كیا ہے كہ تمارى آزمائش كرے كہ تم میں سے كون لوگ عمل كے اعتبار سے

اچھے ثابت ہوتے ہیں۔

ارادہ کی آزادی اور اختیار کی صلاحیت اس امتحان و ابتلاء کے لیے شرط لازم ہوں ہے جس سے انسانی زندگی عبارت ہے۔ اگر افراد انسانی آزاد اور خود مختار نہ ہوں تو شریعت کے اُدکام بجا لانے کے مکلف کیسے قرار دیے جا کتے ہیں؟ پس جب خدا نے ہر انسان کو انفرادی طور پر مخاطب کیا ہے اور اسے کچھ کرنے اور بعض چیزوں سے دور رہنے کا حکم دیا ہے تو لازم ہے کہ ہر فرد کو آزادانہ طور پر حکم اللی پر لیگ کہنے کا موقع ہو اور اس بات کی آزادی ہو کہ کس چیز سے دور رہنا پر لیگ کہنے کا موقع ہو اور اس بات کی آزادی ہو کہ کس چیز سے دور رہنا چاہیے تو دور رہنا کے ضروری ہوگا۔

وكلُّهم اتيه يوم القيامة فرداً. [مريم: ٩٥]

ان میں سے ہر مختص قیامت کے دن خدا کے حضور میں اکیلا اور خالی ہاتھ حاضر ہونے والا ہے۔

آلا تزر وازرة وزر أحرئ. و أن ليس للإنسان إلّا ما سعيٰ. [الجُم: ٣٨\_٣٨]

یہ کہ کوئی بوجھ اُٹھانے والا دوسرے کا بوتھ نہیں اٹھائے گا اور یہ کہ انسان کے لیے چھ بھی نہیں مگر وہ جس کی اس نے سعی کی ہو۔

بنیادی آزادیوں میں آزادی ضمیر، آزادی رائے، آزادی اجتاع وغیرہ تمام وہ آزادیاں شامل ہیں جو معروف ہیں اور ہر آزادی اس شرط کے ساتھ مقید ہے کہ اس سے دوسرے افراد کی کسی آزادی کی تعنیخ یا ہے جا تحدید عمل میں نہ آتی ہو اور وہ اللہ کے کسی صریح تھم کی خلاف ورزی کو متازم نہ ہو۔

#### عدل و انصاف

قرآن کریم بناتا ہے کہ رسولوں کو بھیجنے اور ان کے ساتھ ہدایت نامے نازل کرنے کا مقصد یہ رہا ہے کہ لوگ انصاف پر قائم رہیں:

لقد ارسلنا رسلنا بالبینت وانزلنا معهم الکتاب والمیزان لیقوم النّاس بالقسط. وانزلنا الحدید فیه بأس شدید و منافع للنّاس و لیعلم الله من ینصره و رسله بالغیب، آنّ الله قوی عزیز.[الحدید:۲۵] هم نے اپنے رسولوں کو صاف صاف نثانیوں اور ہدایت کے ساتھ بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان نازل کی تاکہ لوگ انساف پر تھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان نازل کی تاکہ لوگ انساف پر قائم ہوں اور لوہا اتارا جس میں بڑا زور ہے اور بڑے منافع ہیں۔ یہ اس کے کیا گیا کہ اللہ کو معلوم ہو جائے کہ کون اس کو دیکھے بغیر اس کی اور اس کے رسولوں کی مدد کرتا ہے۔ بھیناً اللہ بڑی قوت والا اور زبردست ہے۔

عدل و قبط پر قائم رہنے کی تاکید قرآن کریم کی متعدد آیات میں کی گئی ہے

یکی وجہ ہے کہ جو پٹی، عزالدین ابن عبد السلام، ابن تیمیہ اور ابن القیم نے بھی
اسے مقاصدِ شریعت میں شار کیا ہے۔ اس مقصد کے تحت شریعت میں احکام دیے
گئے ہیں اور اس کے لیے نیا اجتباد بھی کیا جائے گا۔ (۴۳) عدل و انصاف کو ایک صراحت کے ساتھ مقاصد شریعت میں شار کرنے کی آ واز حال میں احمد الخملیشی
نے بھی اٹھائی ہے۔ (۴۱)

#### ازالهٔ غربت اور کفالت عامّه

اسلام چاہتا ہے کہ ہر فرد انسانی کی بنیادی ضروریات پوری ہوں۔ اسے جھوکا اور بے گھر نہ رہنا پڑے تاکہ وہ امتحان زندگی میں صحح اور غلط، ایھے اور برے کے درمیان انتخاب میں کسی لالحج، لاچاری یا دباؤ سے آزاد رہے۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ نے اس زمین پر انسان کو یک گونہ فوقیت عطا کی ہے اور ایسے امکانات بھیر دیے ہیں کہ وہ اپنی ضروریات پوزی کر سکے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

ولقد مكّنكم في الأرض وجعلنا لكم فيها معايش، قليلا ما تشكرون. [الا عراف:١٠]

ہم نے شمصیں زمین میں (اختیارات کے ساتھ) بسایا اور تمھارے کیے یہاں سامان زیست فراہم کیا۔ مگر تم لوگ کم ہی شکر گزار ہوتے ہو۔

عام حالات میں اپنی ضروریات کی شکیل ہر فرو کی اپنی ذمہ داری ہے۔
بچوں، بوڑھوں اور معذور افراد کی کفالت ان کے اہل خاندان کو کرنی ہے۔ گر جو
کوئی بالکل ہی بے سہارا ہو اس کی بنیادی ضروریات بوری کرنا ریاست کی ذمہ
داری ہے۔ نبی کریم اللہ سے مروی ہے: 'جس کا کوئی سرپرست نہ ہو اس کا
سرپرست اللہ اور اس کا رسول ہے۔'(۲۳) 'جس کا کوئی سرپرست نہ ہو اس کی
سرپرست کو مت ہے۔ (۲۳)

عزالدین ابن عبدالسلام نے سیّدنا عمر فاروق " کا بیہ قول نقل کیا ہے: 'لوگو! اللّٰہ نے مجھ پر بیہ فامہ داری عائد کی ہے کہ میں اس کے حضور کی جانے والی دعاؤں کو روکوں'۔ اس کی تشریح کرتے ہوئے وہ کصتے ہیں:

الله کے حضور کی جانے والی وعاؤل کو روکنے کا مطلب سے ہے کہ امام

ظالموں کے مقابلہ میں مظلوموں کے ساتھ انصاف کرے اور ان کو اس بات کی ضرورت نہ پڑے کہ وہ اللہ سے انصاف کے طالب ہوں۔ ای طرح وہ لوگوں کی ضروریات اور حاجات پوری کرے تاکہ ان کو اس کی ضرورت باتی نہ رہے کہ وہ اللہ رب العالمین سے ان کی شخیل کے طالب ہوں۔ حکرانوں پر مسلمانوں کے جملہ حقوق کے بارہ میں یہ جملہ کتنا جامع اور واضح ہے۔ (۲۳۳)

متعدد اسلامی مفکرین کی تحریروں نے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اسلامی ریاست کو مقاصدِ شریعت کی مقصیل کا ذمہ دار سمجھتے ہیں۔ (۴۵) چنانچہ جویئ نے بھی یہی انداز افقیار کیا ہے، وہ لکھتے ہیں:

(اسلامی) علاقہ میں موجود لوگوں کے تحفظ کے لیے اب جو کام باتی

رہ گیا ہے وہ ایسے لوگوں کی دیکھ بھال ہے جو ہلاکت کے قریب بینی کے بول۔ ہم نے اوپر بتایا ہے کہ اس ذمہ داری کی ادائیگی صوبہ
عات کے ذرایعہ اور حاجت روائی کے نظام اور فاقہ کشوں کی دست گیری کے ذرایعہ ہوگ۔۔۔۔ حاجت روائی اور ضرورت مندوں کی ضروریات کی شکیل کی بڑی اہمیت ہے۔ اس کا تعلق ایک طرح کی اصولی بحث نے اصولی بحث ہے۔ ہو سکتا ہے کسی مجموعہ فقہ میں اس پر بحث نہ اصولی بحث سے ہے۔ ہو سکتا ہے کسی مجموعہ فقہ میں اس پر بحث نہ سے۔ امام کو جاہیے کہ ایسے لوگوں کی کفالت اور نگرانی کو اپنی اہم ترین ذمہ داریوں میں شار کرے۔ حقیقت سے ہے کہ دنیا اسے سارے ساز و سامان سمیت کسی مفلس مسلمان کی تکلیف کے مقابلہ میں تیج ساز و سامان سمیت کسی مفلس مسلمان کی تکلیف کے مقابلہ میں تیج

جیا کہ ہم نے اور واضح کیا، کسی کام کومقصود شریعت قرار دینے کا مطلب

یہ ہے کہ ایک طرف تو شریعت کے معلوم احکام اور ان کے باہمی ربط کو سیجھنے میں وہ ہماری مدد کرتے ہیں اور دوسری طرف ان سے نئے حالات سے عہدہ برآ ہونے کے لیے قانون سازی میں مدد ملتی ہے۔

ساجی مساوات اور دولت و آمدنی کی تقسیم میں پائی جانے والی نا ہمواری کو بردھنے سے روکنا۔

اسلام نے انبانی عز و شرف پر زور دے کر رنگ ونسل، زبان و ندجب، یا جائے پیدائش کو اونچ نیج کی بنیاد بنانے کا دروازہ بند کر دیا ہے۔ گر ساجی ماوات بے معنی رہ جائے اگر ساج میں معاثی ناہمواری نہ صرف موجود ہو بکہ مسلسل بوهتی جا رہی ہو۔ معاشی امور میں اساام حرفی مساوات کا قائل نہیں۔ انیانوں کے درمیان دولت اور آمدنی کی تقتیم میں فرق کو وہ تتلیم کرتا ہے اور اسے منا کر سب کو برابری یر لانا اس کے ایجندے میں داخل نہیں ہے۔ البتہ انانو ں کی صلاحیتوں میں جو فرق پایا جاتا ہے ور کاروبار حیات کو سنجالتے وقت لوگوں کے مال و املاک میں جتنا فرق ہوتا ہے اس کی وجہ سے وقت گزرنے کے ساتھ دولت اور آمدنی کی تقتیم میں نا ہمواری بردیتی جاتی ہے۔ اس رجحان کو آزاد چھوڑ دینا اسلام کے تصور حیات کے منافی ہے۔ اسلام اس رجمان کی روک تھام كرتا ہے اور اس بات كا اجتمام كرتا ہے كہ :ولت صرف اميرول كے درميان گردش نه کرتی رہے بلکہ سب لوگوں کو ملے۔ شریعت میں اس مقصد کے تحت ریے جانے والے اُدکام کا کافی مطالعہ کیا گیا ہے۔ ایک خاص موقع پر ایک مخصوص علم کے ضمن میں قرآن نے اس مقصود کی صراحت بھی کر دی ہے:

ما افآء الله على رسوله من اهل القرئ فلِله و للرسول ولذي القربي

و اليتملى والمساكين و ابن السبيل. كي لا يكون دولة بين الا غنياء منكم. [الحشر: 2]

ان آبادیوں کے جن اُموال کو اللہ نے اپنے رسول کو عطا کیا ہے وہ اللہ، اس کے رسول اور رسول کے قربت داروں، نیز یتائی، مساکین اور مسافروں کے لیے مخصوص ہیں۔ تاکہ ایسا نہ ہو کہ ما ل و دولت تمھارے صاحب ثروت لو گول ہی کے درمیان چکر کرتی رہ جائے۔

آیت کے آخری گلڑے سے معلوم ہوتا ہے کہ دولت کا امیروں کے ہاتھوں میں مرکوز ہو جانے پر پابندی ضروری ہے۔ چنانچہ نبی کریم اللہ اور خلفاء راشدین نے متعدد فیصلے ای مقصد کے تحت کیے۔ (۴۷)

جب ہم اپنے زمانہ لینی اکیسویں صدی کی دنیا پر نظر ڈالتے ہیں تو اس مقصد کی صراحت اور اس پر زور دینے کی اہمیت اور بڑھ جاتی ہے۔ پہلے کے مقابلہ میں اب سامان زیست کی بیداوار بہت زیادہ ہے۔ انسانی آبادی بڑھنے کے باوجود دنیا میں اتنی غذائی اجناس بیدا ہو رہی ہیں کہ کسی کو بھوکا نہیں رہنا چاہیے۔ گر قوموں کے اندر اور اقوام عالم کے درمیان دولت و آمدنی کی تقییم میں بڑھتی ہوئی ناہمواریوں نے اب بھی یہ مکن نہ بنایا کہ دنیا سے فقر و فاقہ کا خاتمہ کیا جا سے۔

## أمن و أمان اور نظم و نسق

جیبا کہ جویقؓ نے لکھا ہے، (۴۸) امن و امان نہ ہو تو جان خطرے میں رہے گی اور نظم و نت کا برا حال ہو تو مال کسی کام کا نہیں رہتا۔ شریعت امن و امان قائم رکھنے اور نظم و نت ورست رکھنے کو مقصود رکھتی ہے۔ وہ حکمرانوں کو اس

کا ذمہ دار کھہراتی ہے۔ قرآن کریم میں زمین کو نساد سے پاک کرنے اور اس کی اصلاح پر بہت زور دیا گیا ہے۔ اسلام نے نظم و نسق کی خلاف ورزی اور امن درہم برہم کرنے والوں کی سزا بہت سخت رکھی ہے:

انَّما جزَاؤًا الذين يحاربون الله و رسوله و يسعون في الارض فساداً ان يقتلوا او يصلبوا او تقطّع ايديهم وارجلهم من خلاف او ينفوا من الارض، ذلك لهم خزى في الدنيا و لهم في الأخرة عذابً عظيم. [الماكده: ٣٣]

جو لوگ اللہ اور اس کے رسول سے لڑتے ہیں اور زمین میں اس لیے مگ و دو کرتے پھرتے ہیں کہ فساد برپا کریں، ان کی سزایہ ہے کہ قتل کیے جائیں یا ان کے ہاتھ اور پاؤں مخالف سمتوں سے کاٹ دیے جائیں یا وہ جلا وطن کر دیے جائیں۔ یہ ذات و رسوائی تو ان کے لیے دنیا میں ہے اور آخرت میں ان کے لیے اس سے بدتر سزا ہے۔

جیبا کہ اوپر ذکر آ چکا ہے، حال کے زمانے بیں اس موضوع پر طاهر ابن عاشور نے لکھا ہے، ان کے نزدیک: ''(شریعت اسلامیہ بیں) قانون سازی کا عام مقصود نظام عالم کا تحفظ ہے، اس طرح کہ وہ ہمیشہ اچھی حالت بیں رہے۔ جس کا طریقہ یہ ہے کہ ان لوگوں کی اصلاح کی جائے جو بالفعل اس پر قابو رکھتے ہیں، یعنی بی نوع انسان'۔ (۴۹)

## بین الا قوامی سطح بر باهمی تعامل اور تعاون

مسلمانوں کو سارے انسانوں تک اللہ کا پیغام پہنچانے پر مامور کیا گیا ہے۔

ان سے کہا گیاہے کہ اسلامی زندگی کا جیتا جاگتا نمونہ بن کر رہیں، اور دنیا بھر کے باشندول کے سامنے ان کا رول وہ ہو جو اللہ کے رسول اللہ کا ان کے درمیان رہا:

وكذلك جعلنكم امّة وسطاً لتكونوا شهدآء على النّاس و يكون الرسول عليكم شهيداً --- [البقره: ١٣٣]

اور اس طور پر ہم نے تم کو بہترین اُمت بنایا تاکہ تم لوگوں پر گواہ بن کر رہو اور رسول تم پر گواہی دینے والا ہو۔

ان کے ذیتہ ایک بڑا کام ہے جس کا تعلق دنیا کے سارے باشندوں سے ہے اور ہمیشہ جمیشہ کے لیے ہے:

كنتم خير امّةٍ اخرجت للنّاس تامرون بالمعروف و تنهون عن المنكر و تؤمنون بالله—— [*أل عران: ١١٠*]

تم بہترین امت ہو جے لوگوں (کی رہنمائی) کے لیے برپا کیا گیا ہے، بھلائی کا علم دیتے ہو، برائی سے روکتے ہو اور اللہ پر ایمان رکھتے ہو۔

اُمت کا مقصود شریعت کا مقصود ہوا۔ اس مقصد کی ادائیگی کے لیے غیر سلم انسانیت تک پنچنا، ان ہے ہم کائی، ان کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا، اور ایک ایسی فضا بنائے رکھنا ضروری ہے جس میں وہ اطمینان کے ساتھ مسلمانوں سے معاملات کر کینا خیرود اور معلوم احکام شرکی ایسا ہی نقشہ پیش کرتے ہیں۔ عام انسانوں سے نیک کاموں میں تعاون اس نقشہ کا ایک اہم جزء ہے:

و تعاونوا على البرّ والتقوى و لا تعاونوا على الاثم والعدوان، واتّقوا الله، انّ الله شديد العقاب .... [المائده: ٢] نیکی اور پرہیز گاری کے کاموں میں ایک دوسرے کا ساتھ دو مگرظلم اور گناہ میں ایک دوسرے کی مدد نہ کرو۔ اور اللہ سے ڈرتے رہو، بے شک اللہ کا عذاب سخت ہے۔

البتہ جب کوئی گروہ اسلام اور مسلمانوں کی دشنی پر اتر آئے اور ان کی جان و مال، عزت و آبرو وغیرہ کے لیے خطرہ بن جائے تو اس کا معاملہ دوسرا ہے۔

جییا کہ ہم آئدہ صفات میں بتائیں گے، دنیا کے موجودہ طالات میں اس مقصد کی اہمیت بہت بڑھ گئ ہے۔ ایک زمانہ تھا کہ دنیا کے بڑے حصہ پر مسلمانوں کا اقتدار تھا۔ اب صورت حال بالکل مخلف ہے۔ اس مقصد کے تحت اب اس سے مخلف اقدامات کی ضرورت ہے جو گزشتہ زمانہ میں تجویز کیے گئے۔ شھے۔

## نے اجتباد میں مقاصدِ شریعت کا رول: تاریخی شواہد

مقاصدِ شریعت کے بیان کی اہمیت ہے ہے کہ اس سے نے اجتہاد میں مدد مل کتی ہے۔ قبل اس کے کہ ہم اس نظر سے حال کے مسائل اور متنقبل میں اُٹھ کئے والے سوالات کا جائزہ لیں، مناسب ہو گا کہ دیکھیں ماضی میں کیے جانے والے اجتہاد میں مقاصد نے یہ کردار کیے ادا کیا ہے۔ یہاں یہ بات یاد رکھنی چاہے کہ اجتہاد کا تعلق صرف فقہی مسائل سے نہیں بلکہ اس کے دائرہ میں تدبیر عالم کی دعوت، اصلاح عالم اور قیام امن جیسے امور بھی شامل ہیں۔

اسلام کی دعوت کا سب سے بڑا مفاد جس کی حفاظت ضروری ہے، یہ ہے کہ عام انسانوں کے سامنے نمی کریم رحمۃ للعالمین اللہ کی تصویر نہ گڑنے پائے، کیوں کہ وعوت الی اللہ کی قبولیت کا انتصار بڑی حد تک اس پر ہے کہ لوگ آپ اللہ کی قبولیت کا انتصار بڑی حد تک اس پر ہے کہ لوگ آپ اللہ کو اعتباد اور انس کے ساتھ دیکھیں۔ اس کا تقاضا ہے کہ اگر کسی صحح بلکہ بعض اعتبار سے ضروری اقدام سے غلط فہی پیدا ہو سکتی ہو، یا دشمن اسے غلط معنی بہنا سکتا ہو تو اس مفاد کی خاطر اسے نہ کیا جائے۔ نبی اکرم اللہ سے مردی دو حدیثیں اس اہم اصل کی تصدیق کرتی ہیں۔

حضرت عائشہ رضی اللہ منھا بیان فرماتی ہیں کہ میں نے نجھ اللہ کا جزء ہیں؟ دیواروں (یعنی حطیم کعبہ) (۵۰) کے بارے میں پوچھا، کیا وہ بیت اللہ کا جزء ہیں؟ آپ آپ نے فرمایا۔ ہاں! میں نے پوچھا، کیم لوگوں نے اسے بیت اللہ میں داخل کیوں نہیں کیا؟ آپ نے فرمایا: تمھاری قوم کے پاس خرچہ کم پڑ گیا تھا۔ میں نے کہا: (کعبہ کا) دروازہ اُونچا کیوں بنا ہے؟ آپ نے فرمایا: تمھاری قوم میں نے کہا: (کعبہ کا) دروازہ اُونچا کیوں بنا ہے؟ آپ نے فرمایا: تمھاری قوم الوں نے ایبا اس لیے کیا تاکہ جس کو چاہیں اندر جانے دیں اور جے چاہیں اندر جانے دیں دول دیں۔ تمھاری قوم کے لوگوں کے پچھ بی زمانہ پہلے جاہلیت اندر جانے سب جمھے دیواروں (یعنی خطیم) کے بیت اللہ میں داخل کرنے اور اس کے دروازہ کو زمین کی سطح پر لا نے میں یہ ڈر ہے کہ ان کے دل (اسلام ہے) پلٹ جاکمیں گے۔

آپ ہی سے ایک دوسری روایت میں آیا ہے کہ نجی اللہ نے فرمایا: اگر تصاری قوم کے لوگ بچھ ہی دوں پہلے جاہلیت کا شکار نہ رہ چکے ہوتے تو میں تکم دیتا کہ بیت اللہ کو ڈھا دیا جائے پھر اس کے اندر وہ (رقبہ) میں داخل کر دیتا جو اس سے باہر نکال دیا گیا ہے اور اسے سطح زمین سے ملا دیتا، نیز اس کے دو دروازے بنا دیتا، ایک مشرتی دروازہ اور ایک مغربی دروازہ۔ اس طرح میں اسے اصل ابراہی بنیادوں پر بحال (قائم) کر دیتا۔ (۵)

دوسرا واقعہ یہ ہے کہ جب آپ سے کہا گیا کہ جو لوگ کی منافق اور دشمن اسلام ہیں ان کو قتل کرنے کی اجازت دے دیں ڈ آپ ایک فی نے منع کر دیا اور فرمایا کہ مجھے اندیشہ ہے کہ لوگوں میں جرچا ہو گا کہ محمدٌ اپنے ہی ساتھوں کو قتل کرنے گئے ہیں۔(۵۲)

یہ وونوں مثالیں بتاتی ہیں کہ دعوت اسلامی کے عظیم کلی مقاصد کی خاطر جن کا تعلق سارے انسانوں سے اور ہمیشہ تک کے لیے ہے، ایسے کام بھی چھوڑے جا کتے ہیں جو نہ صرف جائز بلکہ ضروری ہوں۔ جیبا کہ ہم آئندہ بتائیں گے، آج کے حالات میں ان نظائر سے سبق سیکھنا بہت ضروری ہو گیا ہے۔

تدبیر مملکت میں دور رس اہمیت کے طویل المیعاد مقاصد کے پیش نظر کیے جانے والے الیے اقدامات کی متعدد مثالیں ظفاءِ راشدین کے یہال ملتی ہیں جو عام حالات میں اختیار کیے جانے والے احکام سے مخلف ہوں۔ حضرت عمر نے عراق و شام کی مفتوحہ زمینوں کو مال غنیمت کی تقسیم کے فارمولہ کے مطابق فوجیوں کے درمیان تقسیم کرنے کی بجائے آخیس سرکاری ملکیت قرار دینے کا جو تاریخ ساز فیصلہ کیا وہ اس کی سب سے نمایاں مثال ہے۔ روایت میں آیا ہے کہ آپ نے فیصلہ کیا وہ اس کی سب سے نمایاں مثال ہے۔ روایت میں آیا ہے کہ آپ نے سے فیصلہ اس وقت کیا جب آپ کی توجہ زمینوں کو فوجیوں کے درمیان تقسیم کرنے کے بعض ناقابل قبول نتائج کی طرف مبذول کرائی گئی: ''عمر جابیہ آئے تو انھوں نے زمین کو مسلمانوں کے درمیان تقسیم کرنے کا ارادہ کیا۔ معاق نے آپ سے کہا: خدا کی قتم پھر تو وہی ہو گا جو آپ کو ناپند ہے۔ اگر آپ نے ان زمینوں کو تقسیم کر دیا تو بڑے بڑے علاقے ان (موجودہ) لوگوں کو مل جا کمیں گے۔ پھر یہ مر جا تھ میں گئی گئی۔ مرد یا عورت کے ہاتھ میں جا تھ میں گئی گئی۔ مرد یا عورت کے ہاتھ میں گئی گئی۔ مرد یا عورت کے ہاتھ میں

آ جائیں گی۔ پھر ان کے بعد دوسرے لوگ (اسلام میں دافل ہوکر) آئیں گے جو اسلام کا دفاع کریں گے گر ان کو پچھ نہ مل سکے گا۔ آپ غور و فکر کے بعد کوئی ایبا طریقہ اختیار سیجئے جو آج کے مسلمانوں کے لیے بھی موزوں ہو اور بعد میں آنے والوں کے لیے بھی مفید ہو۔ (۵۳)

حضرت عمر بن عبد العزیز کے سامنے ایک شخص کا معاملہ آیا جس نے زکوۃ دیے سے انکار کر دیا تھا۔ آپ نے کہا اسے چھوڑ دو۔ جب یہ بات اس شخص کک پیش کش کی، چنانچہ آپ کی اجازت سے اس کی زکاۃ قبول کر لی گئی۔ (۵۳)

اگر حضرت عمر بن عبد العزیز قانون کی فوری اور حرفی عفیذ پر اصرار کرتے،
یا خلیفہ رسول اللہ اللہ مخرت ابو بکر کی تقلید کو ہی اسلام سیجھتے (جنہوں نے بجا طور پر
مانعین زکاۃ کے خلاف جہاد کیا تھا) تو کیا جمیحہ لکتا؟ مگر آپ کی نظر مقاصد
شریعت پر رہی ہوگ، اپنے زمانے کے حالات بھی سامنے رہے ہوں گے اور فرد
متعلق کی نفیات بھی، جو آپ نے یہ اچھوتا طریقہ اختیار کیا۔

## نے اجتباد میں مقاصد شریعت کا رول: امکانات

اکسویں صدی تک آتے آتے دنیا بہت ی تیز رفتار تبدیلیوں سے گذری بن تبدیلیوں کے سبب اتب مسلمہ کو متعدد نئے مسائل کا سامنا ہے۔ یہاں ہم بزئی امور میں پیش آمدہ مسائل کا ذکر نہیں کریں گے۔ ان مسائل سے نبٹنے کے لیے متعدد فقہی مجالس اور شریعہ کوشلوں کا قیام عمل میں آچکا ہے جضوں نے طبی مسائل، ساجی معاملات اور لین دین سے متعلق فتوے دیئے ہیں۔ ان فتوؤں میں مسائل، ساجی معاملات اور لین دین سے متعلق فتوے دیئے ہیں۔ ان فتوؤں میں بنا اوقات ضروریات خمسہ اور مقاصد شریعت کا حوالہ بھی دیا گیا ہے۔ (۵۵) گر

زیادہ اہم سائل وہ ہیں جن کا تعلق امّت سلمہ کے اس مثن سے ہے جس کا اور ذکر کیا گیا۔ عام انسانوں تک بندگی رب کی دعوت پہنچانا، ان سے نبی آخرالزمان کا تعارف کرانا، نیز ان کے مزاج اور معروفات کی رعایت ملحوظ رکھتے ہوئے تعلیمات دین کی تشریح کرنا اور پہلے ہے ان کے دل و دماغ میں جو سوالات اور شہبات پائے جاتے ہوں، کے جواب دینا۔۔۔ یہ کام نقاضا کرتا ہے کہ اسلام کے لیے کام کرنے والے اپنی ان ترجیحا ت اور طریق کار پر نظر ٹائی کریں جو اب سے سو سال پہلے مقرر کی گئی تھیں۔ یہ نظر ٹائی دو وجہوں سے ضروری ہے۔ ایک یہ کہ موجودہ طریقے اپنے مقصد میں کامیاب نہیں ہو رہے ہیں اور دوسری یہ کہ جن علاء اور مفکرین نے موجودہ ترجیحات اور طریقے طے کیے مقد میں کامیاب نہیں ہو رہے ہیں اور دوسری یہ کہ جن علاء اور مفکرین نے موجودہ ترجیحات اور طریقے طے کیے مسلمان اور تحریکِ اسلامی گزشتہ دہائیوں میری کے طالات تھے نہ وہ تجربات جن سے مسلمان اور تحریکِ اسلامی گزشتہ دہائیوں میں گذرے ہیں۔

موضوع تفصیل طلب ہے گر ہم یہاں صرف تین ایسے مسائل کا ذکر کریں گے جو بنیادی نوعیت کے بیں اور اسلامی ایجنڈے کی باقی تفصیلات کے لیے مقدمہ کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان کے بارے بیں اسلامیان عالم کو اپنا موجودہ اوریہ بدلنا ہوگا تاکہ وہ مقاصد حاصل کیے جا سکیں جن کا اوپر ذکر کیا گیا، یعنی سارے انبانوں کے سامنے اسلام کی ترجمانی، قول ہے بھی اور عمل سے بھی۔ یہ مسائل ہیں: غیرمسلم انبانیت سے تعامل، مسلمان عورت کا ساجی اور وعوتی رول اور مسائل ہیں: غیرمسلم انبانیت سے تعامل، مسلمان عورت کا ساجی اور وعوتی رول اور کھو بلائزیشن سے پیدا ہونے والے مواقع سے اسلام کے حق میں کام لینا۔

# غیرمسلم انسانیت سے تعامل

موجودہ صورت حال میں مسلمانوں کے غیر مسلموں کے ساتھ تعلقات میں

دعوت اسلامی کو بنیادی اہمیت حاصل نہیں ہے۔ اس کے اسباب ماضی کے حالات میں پائے جاتے ہیں۔ بیسویں صدی کی تیسری دہائی میں دنیا کے بیشتر مسلمانوں پر غیر مسلم حکرانی کر رہے تھے اور اسلامی تحریکیں بھی ان غیر مسلم طاقتوں سے آزادی کی لڑائی لڑ رہی تھیں۔ پھر صورت حال بدلی، اب دنیا کے دو تہائی مسلمان ایسے ممالک میں رہتے ہیں جن میں مسلمانوں کی اکثریت ہے۔ گر ان ممالک میں ان غیر مسلموں کے ساتھ تعامل دعوت اسلامی کے مفاد میں نہیں کیا جاتا، الا ماشاء اللہ، اس طرف نہ مسلمان حکومتوں کی توجہ ہے، نہ ان ملکوں کی اسلامی تحریکوں کی، اللہ، اس طرف نہ مسلمان حکومتوں کی توجہ ہے، نہ ان ملکوں کی اسلامی تحریکوں کی، دنیا کے ایک تہائی مسلمان جو غیر مسلم اکثر بیوں کے درمیان نہ عام مسلمانوں کی۔ دنیا کے ایک تہائی مسلمان جو غیر مسلم اکثر بیوں کے درمیان بی کہ اپنے دین، کلچر، زبان ،غیرہ کو اکثریت کی جارحیت یا تسلط پہندی سے بیا کس ۔ بچھ مسلمان افراد، جماعتیں اور طقے اس سطح سے بلند ہو کر بے لوث داعیانہ کی وجہ سے بات آگے نہیں بڑھنے یاتی۔

یہ تو رہی بات عمل کی، گر ہمارا موجودہ دینی فکر بھی غیر مسلم انسانیت کے ساتھ ایسے تعامل میں ہماری رہنمائی ہے قاصر ہے جس کا اتست مسلمہ کا مثن تقاضا کرتا ہے۔ یہ فکر دوسری تا چھٹی صدی ہجری ایک ایسی ذہنی فضا میں ترتیب پایا ہے جب مسلمان دنیا کے واحد ہر پاور تھے۔ غیر مسلم انسانوں کو اسلامی فقہ نے اسلامی حکومت کے تحت رہنے والے ذی، عا رضی طور پر مقیم مستا من یا اسلامی حدود کے باہر محارب کے خانوں میں بانٹ کر دیکھا اور ان کے ساتھ ان کا تعامل طاقت کے زیر سایہ بنے والے ان خانوں پر منی رہا۔ یہ خانے جو اقتدار کے نقاضوں اور سیاسی ضروریات کے تحت بے تھے اب بھی ہمارے ساتھ ہیں کے نقاضوں اور سیاسی ضروریات کے تحت بے تھے اب بھی ہمارے ساتھ ہیں

جب نہ اقتدار رہا نہ وہ سیای حالات رہے۔ آج دنیا میں مسلمان حقیقی توت و اقتدار سے محروم ہیں۔ جو مسلمان ممالک خود مختار کہلاتے ہیں وہ بھی عالمی سطح پر امریکہ، برطانیہ وغیرہ کے زیرنگیں خود کوئی فیصلہ کرنے کی طاقت ہے محروم ہیں۔ نہ وہ اپنا فیصلہ دوسروں پر نافذ کر سکتے ہیں نہ اپنے اوپر امریکہ، برطانیہ وغیرہ کی طرف سے تھوپے جانے والے کسی فیصلہ ہے گریز کر سکتے ہیں۔ جو مسلمان اقلیت طرف سے تھوپے جانے والے کسی فیصلہ ہے گریز کر سکتے ہیں۔ جو مسلمان اقلیت میں ہونے کی وجہ سے فیصلہ کن طاقت سے محروم ہیں، وہ اپنے ملکوں ہیں، آبادی. میں اپنے تناسب کے اعتبار سے بھی حکرانی ہیں شریک نہیں ہیں۔

ضروری ہو گیا ہے کہ مسلمان، خواہ وہ مسلم ممالک کی حکومتیں اور ان کے عوام ہوں یا اقلیتی ممالک کے عام مسلمان اور ان کی دینی اور سیای قیادت ہو، موجودہ حالات کے پیش نظر کتاب و سقت ہے از مرنو رہنمائی حاصل کریں۔ اس کے بغیر وہ اس بڑے مقصد کی خدمت نہیں کر سکتے جس کا اوپر ذکر کیا گیا ہے۔ نئی رہنمائی اس لیے بھی ضروری ہے کہ قدیم فکر کے زیر اثر بعض مسلمان افراد اور گروہ غلط راہ پر جا بڑے ہیں۔ وہ عام انسانوں کے ساتھ داعیانہ تعال کی راہیں نکالنے کی بجائے امریکہ، برطانیہ اور بعض دوسرے ممالک کے حکران ٹولے کی جارحیت کا حوالہ دے کر پورے مغرب کو دہنمن اسلام قرار دیتے ہوئے ہیں۔ اس کا نتیجہ ہے کہ پوری دنیا میں مسلمان وہی دفاعی پوزیش اختیار کرنے لگتے ہیں جارحیت کا حوالہ دے کہ پوری دنیا میں مسلمان وہی دفاعی پوزیش آخیس کا نتیجہ سے ہے کہ پوری دنیا میں مسلمان کی مسلمان کروہ اٹل مغرب پر جملہ آور ہونے کو بہترین دفاع قرار دے داعیانہ کروا ایک شروع کر دیتے ہیں جن کا سلملہ پدرہ، بیس برس ہے بعض کر وہ کارروائیاں شروع کر دیتے ہیں جن کا سلملہ پدرہ، بیس برس ہے بعض افریقی ممالک، سعودی عرب، فلیمین، اندونیشیا امریکہ، اپین اور برطانیہ وغیرہ میں افریقی ممالک، سعودی عرب، فلیمین، اندونیشیا امریکہ، اپین اور برطانیہ وغیرہ میں افریقی ممالک، سعودی عرب، فلیمین، اندونیشیا امریکہ، اپنین اور برطانیہ وغیرہ میں افریقی ممالک، سعودی عرب، فلیمین، اندونیشیا امریکہ، اپین اور برطانیہ وغیرہ میں

جاری ہے۔ انہی کارروائیوں کو بنیاد بنا کر امریکہ اور برطانیہ کے موجودہ محمرانوں نے افغانستان اور عراق کو جارحیت کا نشانہ بنا رکھا ہے۔ خود ان مغربی ممالک کے لاکھوں انسانوں نے جس طرح ان جارحانہ کارروائیوں کے خلاف احتجاج کیا اس سے ہمیں ایک دومرا ہی اشارہ ملتا ہے۔ بجائے اس کے کہ ہم مغرب سے برمر جنگ ہونے کے غلط مفروضے پر صف آرائی کرتے ہوئے اپنے اصل مشن کو پس پشت ڈال دیں، بلکہ الٹے ایسے طریقے اختیار کریں جس سے انسانوں کی نظر میں اسلام اور پیمبر اسلام کی تصویر بگڑے، ہمیں ان لاکھوں انسانوں کی ہمردی اور اپنی مظلومیت کے سہارے اسلام کی صحیح تصویر ابھارنے اور اس کی تعلیمات کا دامن ان تشدد بھری کارروائیوں سے پاک دکھانے کی کوشش کرنی چاہیے جو چند دامن ان وست انجام دے رہے ہیں۔

## اسلامی ساج میں خواتین کے کردار کی بحالی

اور ہم نے دیکھا کہ کس طرح ایک خاص دور کے نقبی ادکامات کو غیر مسلم انسانیت کے ساتھ مسلمانوں کے تعلقات کی دائی اور عموی اساس سمجھ بیٹھنے کی غلطی عام انسانیت کے باب میں مقاصدِ شریعت سے غفلت اور بیا اوقات ان کی خلاف ورزی پر منتج ہوئی۔ ای طرح مسلم معاشرہ میں خواتین کے رول پر اجنبی ماحول میں احتیاط اور سدباب کے ذریعہ کیے گئے اقدامات کے ایسے دبیز غلاف پڑھ گئے ہیں جو مقاصدِ شریعت کے خلاف کام کر رہے ہیں۔ آج حال سے ہے کہ امت کے جس مشن کی انجام دبی میں مرد اور عورت برابر کے شریک قرار دیئے گئے سے مسلمان عورتوں کو اس سے معزول کر دیا گیا ہے۔ معروت کا مقام گھر کے اندر ہے جسے کلیے کا لازی نتیجہ سے ہوا کہ غیرمسلم انسانیت سے، بشمول ان کی اندر ہے جسے کلیے کا لازی نتیجہ سے ہوا کہ غیرمسلم انسانیت سے، بشمول ان کی

عورتوں کے، مسلمان عورت کا کوئی ربط باتی نہ رہا۔ ایک عالت میں یہ کیے ممکن ہے کہ مسلمان عورت اپنے آپ کو درج ذیل آیات کی مخاطب سمجھے اور ان کے تقاضے یورے کرنے کی کوشش کرے:

كنتم خير امّة اخرجت للنّاس، تامرون بالمعروف و تنهون عن المنكر و تؤمنون بالله..... [ال عمران: ١١٠]

تم دنیا میں وہ بہترین گروہ ہو جے انسانیت کی ہدایت و اصلاح کے لیے میدان میں لایا گیا ہے۔ تم نیکی کا حکم کرتے ہو، بدی سے روکتے ہو اور اللہ پر ایمان رکھتے ہو۔

والمؤمنون والمؤمنات بعضهم اوليآءُ بعض، يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر--- [توبه: 2]

مومن مرد اور مومن عورتیں ایک دوسرے کی مددگار ہو کر نیکی کا تھم دیتی ہیں اور بدی سے روکتی ہیں۔

یہاں اس تفصیل میں جانے کی گنجائش نہیں کہ افر جت للناس ہے 'عورت کا دائرہ کار گھر کے اندر کا تاریخی سفر کن مراحل سے گزرا اور ہر مرحلہ میں وقتی مصالح، مقامی عادات اور اجنبی اثرات کو کتنا دخل تھا۔ اسلامی معاشرہ میں عورت کا اصل کردار وہ ہے جو محولہ بالا آیات سے سائے آتا ہے اور اس موضوع پر تشفی بخش لٹریچر موجود ہے کہ عہد رسالت کس طرح عورت کے اس وسیع اور فعال ساجی کردار کا آئینہ دار تھا(۵۱)۔ یہاں صرف اس بات پر زور دینا مقصود ہے کہ عورت جملہ اسلامی آداب معاشرت کی پابندی کے ساتھ عاشة الناس کی نسبت سے اسلامی مشن کی انجام دہی میں حصہ لے عتی ہے جس پر امت اسلامیہ کے مردول کی طرح وہ بھی مامور ہے۔ کب، کیا اور کیے کا فیصلہ انفرادی عالات اور مقامی طرح وہ بھی مامور ہے۔ کب، کیا اور کیے کا فیصلہ انفرادی عالات اور مقامی

ضروریات کے تحت کیا جا سکتا ہے اور یہ فیصلہ عورتیں خود بھی کر سکتی ہیں۔

مسلمان عورت کو کار وعوت میں برابر کا شریک جھنے کا اثر صرف غیر مسلم دنیا ہے ہمارے تعامل تک نہیں محدود رہے گا بلکہ اس کا اثر ہمارے گھروں اور محلوں پر بھی پڑے گا۔ تبدیلی رفتہ رفتہ آئے گی لیکن پھر وہ نمونے کا ڈھانچہ (Stereotype) ٹوٹ جائے گا جس کا حوالہ دے کر ساری دنیا کی عورتوں کو اسلام سے بد ظن کر دیا گیا ہے۔ اس نمونے کے ڈھانچے میں مسلمان گھرانے میں مرد حاکم ہوتا ہے اور عورت تابع مطلق۔ زندگی کا نقشہ پھھ ایسا بنتا ہے گویا یہ کا نتات مردوں کی آماج گاہ ہے اور عورت تابع مطلق۔ زندگی کا نقشہ پھھ ایسا بنتا ہے گویا یہ معاشرہ میں عورت کے حقیقی کردار کی بحالی کے ساتھ ان بہت سے جزئی فقہی معاشرہ میں عورت کے حقیقی کردار کی بحالی کے ساتھ ان بہت سے جزئی فقہی عادت کا لحاظ رکھا گیا تھا، جنھیں قرآن کریم کی طرف سے دوام کی سند حاصل نہیں عادت کا لحاظ رکھا گیا تھا، جنھیں قرآن کریم کی طرف سے دوام کی سند حاصل نہیں عادت کا لحاظ رکھا گیا تھا، جنھیں قرآن کریم کی طرف سے دوام کی سند حاصل نہیں کے مسلمان معاشرہ مسلمان عورت کے لیے ایک نیا ضابطۂ آداب مرتب کر سکے گا عملمان معاشرہ مسلمان عورت کے لیے ایک نیا ضابطۂ آداب مرتب کر سکے گا عملمان معاشرہ مسلمان عورت کے لیے ایک نیا ضابطۂ آداب مرتب کر سکے گا عملمان معاشرہ مسلمان عورت نے لیے ایک نیا ضابطۂ آداب مرتب کر سکے گا عملمان معاشرہ مسلمان عورت نے لیے ایک نیا ضابطۂ آداب مرتب کر سکے گا عملمان معاشرہ مسلمان عورت نے لیے ایک نیا ضابطۂ آداب مرتب کر سکے گا عملمان معاشرہ مسلمان عورت کے لیے ایک نیا ضابطۂ آداب مرتب کر سکے گا عورت کے جبور کی رضامندانہ تائید اور رضاکارانہ تقیل حاصل ہو سکے گا۔

## گلوبلائزیشن کے پیدا کردہ مواقع سے اسلام کے حق میں کام لینا

رسل و رسائل اور مواصلات کے اندر انقلابی تبدیلیوں نے فاصلے محو کر دیکے ہیں۔ ہر جگہ کے لوگوں کو دوسری جُلہ کے لوگوں کا حال اور ان کے خیالات آسانی کے معلوم ہوتے جا رہے ہیں۔ اس سے ساری دنیا ہیں نئی امتلیں اور نئے حوصلے پیدا ہو رہے ہیں۔ جو ترتی زمین کے ایک گوشے ہیں دکھائی دیتی ہے دوسرے گوشے کے لوگ سوچتے ہیں ہم بھی ایسے بن سکتے ہیں۔ جو آزادیاں ایک جگہ

سميسر بين دوسري جگهوں كے لوگ بھى انھيں حاصل كرنا اينے ليے ممكن سجھتے ہيں۔ لوگوں کے لیے مشتر کہ مقاصد کی خاطر باہم تعادن کرنا پہلے کے مقابلہ میں زیادہ آسان ہو گیا ہے۔ ظلم کے خلاف احتجاج ہو یا انصاف کا مطالبہ، دور دراز کے لوگوں کا کی زبان ہو کراٹھ کھڑے ہو جانے میں اب زیادہ در نہیں لگتی۔ دنیا کے سکڑ کر ایک گاؤں جیسی ہو جانے کا ایک نتیجہ یہ ہے کہ زندگی کی معروف بھلائیوں کی طلب میں کوئی چیجیے نہیں رہنا جا ہتا۔ کسی کو بیا گورا نہیں کہ وہ انسانی عز و شرف، بنیادی آزادی، عدل و انصاف اور عاجاتِ زندگی کی محمیل سے محروم رہے یا اس کے ساتھ برابری کا برتاؤ نہ کیا جائے۔ مگر بدشمتی سے دنیا میں چھایا ہوا سرمایہ دارانہ نظام اور اس کی باگ ڈور سنجالے ہوئے مغرب کے ترقی یافتہ ممالک کے طرز زندگی میں کچھ الیی خرابیاں یائی جاتی ہیں جو ساری ونیا کے انبانوں کے ان حوصلوں کے پورے ہونے میں رکاوٹ بی ہوئی ہیں۔ ذاتی منفعت کی بیش از بیش مخصیل سرمایی دارانه نظام کی بنیادی محرک قوت ہے۔ مگر بیہ قوت بھی نہ بھی، کہیں نہ کہیں دوسرے افراد انبانی کے مفاد سے کراتی ہے اور انیانی ساج کے اجماعی مصالح کی مخصیل سے قاصر رہتی ہے۔ سرمایہ دارانہ فکر کا دامن کسی ایس بنیاد سے خالی ہے جو انسان کو دوسرے انسانوں کے مفاد اور اجماعی مصالح کا لحاظ رکھنا سکھائے۔ یہ کام اخلاق کا ہے، اور اخلاق کے لیے ٹھوس دائی بنیاد روحانیت فراہم کرتی ہے جس سے سیکولر مادیت محروم ہے۔

مغربی سرمایی داریت کی دوسری بڑی کمزوری وہ تسلط پنندی اور اس سے پیدا ہونے والے دوہرے معیار ہیں جو اس نے اختیار کر رکھے ہیں۔ ایشیا اور افریقتہ کے ساتھ تعامل میں یورپ اور پھر امریکہ نے بھی کھلے دل سے برابری کا سلوک نہیں کیا۔ پہلے کی طرح آج گلوبلائزیشن کے بے دور میں بھی وہ اپنے سے باہر

کی انسانیت کو اپنا تابعدار رکھنا چاہتے ہیں۔ اس خرابی کی اصل وجہ بھی یہی ہے کہ مغربی سرمایہ داریت ان ما بعد الطبیعی افکار کے چو کھٹے سے باہر نکل چک ہے جو بنی نوع انسان کے ایک خاندان قرار پانے اور سارے انسانوں کے بھائی بھائی جو نی نوع انسانوں کے بھائی بھائی جونے کی بنیاد بنتا ہے۔

اسلام کو یہ امتیاز حاصل ہے کہ وہ عقیدہ توحید کے زیر سایہ سابی مساوات، معاشی عدل اور جمہوریت کو مضوط بنیادیں فراہم کر سکتا ہے۔ ساتھ بی وہ اسلام سے باہر کے لوگوں کے لیے آزادی ضمیر کے ساتھ جینے کا حق تسلیم کر کے تکثیری معاشرہ (plural society) کے لیے میدان وسیع کرتا ہے۔ بالفاظ دیگر، گلوبلائزیشن دنیا کے سارے انساؤں، بالخصوص ایثیا اور افریقہ کے عوام میں جو امنگیں اور حوصلے پیدا کر رہا ہے ان کو پورا کرنا صرف اسلام کے علمبردار اپنے موجودہ البتہ یہ خواب جسی شرمندہ تعیر ہو سکتا ہے جب اسلام کے علمبردار اپنے موجودہ طور طریقے بدل کر اسلام کے ترجمان بن جائیں۔ مسلمانوں کو ایک نئی شاخت حاصل کرنی ہو گی جو توحید، مکارمِ اخلاق، سابی مساوات، معاشی عدل اور سیّی حاصل کرنی ہو گی جو توحید، مکارمِ اخلاق، سابی مساوات، معاشی عدل اور سیّی جمہوریت کی آ مئینہ دار ہو۔

ہماری مشکل ہے ہے کہ آئ ہم نہ صرف ہے کہ اس شاخت سے محروم ہیں بلکہ عام انسانوں کو ہمارے اندر کوئی الی بات نظر نہیں آئی جس سے بیہ معلوم ہو کہ ہمیں ان کی بھلائی مقصود ہے، ہم ان کے لیے کچھ کرنا چاہتے ہیں۔ ہم افراد ہوں یا حکومتیں، دوسروں کے سامنے زیادہ تر لینے والے کی حیثیت سے آتے ہیں نہ کہ دینے والے کی حیثیت سے۔ باہر والوں کی نسبت سے ہم زیادہ تر اندیشہ ناک اور خائف نظر آتے ہیں، جس کے متیجہ میں اپنے خول کے اندر سمٹ کر اپنا بچاؤ کرنے کا رجمان پیدا ہوتا ہے اور اس بچاؤ کے لیے ہماری حکومتیں انہی

مغربی طاقتوں کا سہارا ڈھونڈتی ہیں جن کے ستم سے دنیا پریشان ہے۔

معاصر دنیا کو اسلام کے ابتدائی زمانہ کے مقابلہ میں یہ امتیاز حاصل ہے کہ پیپاس سے زیادہ ان ممالک کے علاوہ بھی جن میں مسلمانوں کی اکثریت ہے، دنیا کے سو سے زیادہ باقی ممالک میں بھی مسلمان بستے ہیں۔ ان میں سے اکثر ملکوں میں مسلمانوں کو دوسروں کے برابر حقوق حاصل ہیں۔ البنۃ پچھ تاریخی اسباب کی بنا پر، اور آج کل پچھ نئے حادثوں کی وجہ سے نیر مسلم اکثر بیوں کے دل میں مسلمان اقلیتوں کی طرف سے شک و شبہ پیدا ہو گیا ہے۔ ان بے بنیاد شبہوں کے ازالہ کے بغیر مسلمان وہ ٹی شاخت نہیں پیدا کر سکتے جس کا ہم نے اوپر ذکر کیا ہے اور جو مسلمانوں کے امت مسلمہ کے مشن کے لیے کام کر سکنے کی شرط کیا ہے۔ ور جو مسلمانوں کے امت مسلمہ کے مشن کے لیے کام کر سکنے کی شرط بن چکا ہے۔ چنانچہ حال ہی میں جرمنی کے مسلمانوں نے ایک چارٹر شائع کیا ہے اضافی قدروں اور اجتماعی زندگی کے معروف آداب کے ای طرح پابند ہیں جیسے وہ لوگ (۵۵)۔ انسانوں کے درمیان اسلام اور مسلمانوں کے بارے میں پھیلائے وہ طالبہ شبہات کے ازالہ اور حسن ظن اور اعتاد کی بحالی کے لیے مقاصد شریعت کی ردشی میں کی جانے والی گوشش کی ہے ایک ایکھی مثال ہے۔

## حواشی و حواله جات باب اوّل

ا . ابواسحاق الشالجي: المعوافقات في اصول الشريعة، قابره، المكتبة التجارية الكبرئ . بلاتاريخ . نيز لما حظه مو:

Muhammad Khalid Masud, Islamic Legal Philosophy---A
Study of Abu Ishaq Al-Shatibi's Life and Thought,
Islamabad: The Islamic Research Institute (1977), Chapter 8.

- ا امام الحريمن الجوين: البوهان في اصول الفقه، قابره، ١٣٠٠هـ تحقق: عبدالعظيم الديب طلام، صفحات ٢٩٠١هـ ١٩٣٥، ٩٣٥ اور ١٣٣٨ نيز الماحظ ، و: احمد الريوني: نظرية المقاصد عند الا مام الشاطبي، رياض، الدار العالميه للكتاب الاسلامي، 199٢،
  - ٣- الم الحريمن الجوين: الغياثي (غياث الاحم في التياث الظلم) قطر، ١٠٠١ه
    - ٣\_ الصِّلِّ: مقدّ مه از عبدالعظيم الديب، صَّخِه ٦٠
      - ۵\_ الصِّفاً: صفحه ۱۸۱۱۸۰
    - ٢- اليفا: صفح ٢١٢ اور صفحات ٢٦٦\_٢٦٢ وغيره
      - 2- الضأ:صفح ٢٣٢\_٢٣٢
      - ٨\_ الصاً: صفح ٢٦٦\_٢٦١، فقره ٢٥٨
- 9. ابو عامد الغزال: المستصفى في اصول الفقه، قابره، مطبعه اميريه، بولاق، ١٣٢٢ه، جلد

#### الصفحه ۲۸۷

- السأ: جلد ا، صفحه ۳۱
- اا۔ الضاً، جلد ا، صفحہ ااس
- ۱۲۔ امام مالک ؓ اور امام ابو حنیفہ ؓ کے نقبی کارناموں میں مصالح مرسلہ اور استحسان کی اہمیت سیحضے کے لیے ابوزھرہ کی کتابوں کا مطالعہ مفید رہے گا:

محمد ابو زهره : الامام ابو حنيفة، قابره، دارالفكر العربي، ١٩٤٥ء

مخمد ابو زهره: مالک قاهره، دارالفکر العربی، ۱۹۵۲ء

١٣ - ابو الحق شاطبي: محوله بالا، جلد ا، صفحه ۵ اور صفحه ۸۸

١١٠ - ايصاً: جلد ٢ صفح ٢٥

10 ايضاً: جلدم، صفحه ٨٩

١٦\_ العباً: جلد ٢، صفحات ١٢ . ٣٠، نيز ملاحظه مو:

Muhammad Khalid Masud, Islamic Legal Philosophy, A Study of Abu Ishaq al-Shatibi, Islamabad, Islamic Research Institute (1977).

١٤ - ابو الحق شاطبي: محوله بالا، جلدم، (القسم الخامس، كتاب الاجتهاد) صفحه ١٩٣-١٩٣ ا

١٨\_ إيصاً: صفحه ٢٣٣

19\_ الصلُّ: صفحہ ۲۳۸

٠٠ عزالدين ابن عبدالسلام: قواعد الاحكام في مصالح الانام، قابره، مطبعه حسيني، ١٩٣٣ء، نيز ريكھے:

تق الدين احمد ابن تيميه: السياسة الشوعيه في احكام الراعي والرعية وارالكتاب العربي، معر ،19۵٥ء

وى مصنف: مجموعة الرسائل والمسائل، بيروت، الدارالعلميه، ١٩٨٣ء

شم الدين مخد ابن القيم: اعلام الموقعين عن ربّ العالمين، المطبعة المنيري، مصربلا عاريخ

واي مصنف: الطرق الحكمية في السياسة الشرعية مطبعة الموئية، مصر، ١٣١٨ه

٢١ ١٢ن تيمييه: مجموعة الرسائل والمسائل، جلد ٢٠٥٠ صنحات ١٤٥٠ ١

٢٢ \_ ايصاً \_ نيز ملاحظه هو ابو زهره كي كتاب: ابن تيمية، قاهره، دارالفكر العربي ـ بلاتاريخ

٣٣ - ابن القيم: اعلام الموقّعين، جلد ٣، صفحه ا-

٢٣\_ الطبأ: جلدهم، صفحه ١٩٠٩ الس

٢٥ عزالدين ابن عبد السلام: قواعد الاحكام، صفحه

٢٧\_ الطاً: صفي ٧٤ ٢٦

12\_ ائن تيميد: مجموع الفتاوي شيخ الاسلام ابن تيمية، رياض، ١٣٩٨ هـ جلد ٣، صفح اا

٢٨ شباب الدين احمد القرافي: الفروق، بيروت، عالم الكتاب، ١٣٣٧ه، جلدا صفحه ا

ra على احمد الند وى: القواعد الفقهية، دشق، دارالقلم، ١٩٩٣ء

٣٠ ـ شاه ولى الله والوى: حجّة الله البالغة، بيروت، دار المعرف، باتاريخ علد ا، صفحه ٥٥

اس إيشاً: جلد من صفحه ١١١

۳۲- ال کلته پر ملاحظه بو، مظهر بتاً: اصول فقه اور شاه و لمی الله- اسلام آباد، اداره تحقیقات اسلامی، ۱۹۷۳ء-صفح ۲۵۲\_۲۲۲

٣٣ - محد الطاهر بن العاشور: مقاصد الشريعة الاسلامية، تينس، ١٣٦١ه- صفي ٣٣

٣٣ - أيضاً: صفحه ١٨٨؛ نيز الما خظه بو:

ا عيل الحسن: نظرية المقاصد عند الامام محمّد الطاهر ابن العاشور، وأشكّن، المعبد العالى للفكر الاملاي، 199۵ء صفحه ٢

35. Ibn Ashur, *Treatise on Magasid al-Shariah*, Translated by Mohamed el-Tahir el-Mesawi, London, Washington,

International Institute of Islamic Thought, (2007), page 27

٣٦ علال الفائ: مقاصد الشريعة الاسلامية و مكارمها، الدار البيهاء، ١٩٨٣ - صفح ٧

٣٧- احمر تمليثى: وجهة نظر،مطبعة النجاح المجديد، الدار البيصاء،١٩٨٨، بحواله احمر الريسوني، محوله بالا، صفحه ٣٥٨

٣٨- تخمد سعد بن احمد بن معود اليولي: مقاصد الشويعة الاسلامية و علاقتها بالا د لّة المشوعية، رياض، دار أنجرة، ١٩٩٥ء

نيز احمد الريبوني: محوله بالا، واشْنَسْ، المعبد العالمي للفكر الاسلاي، 199٢ء

(الف) محم مصطفى الزديلي، مقاصد الشريعة، صفح ١٥٥

(ب) ماذن موفق هاشم: دعوتنا الى التجديد والتوسيع في المقاصد (١٩٩٢) mail@alrashad.org

(س) ابرائيم الكيائي، في مظاهر التجديد في المبحث المقاصدي ibrahim@aimutlak.net

وس ايضاً

٣٠٥ - الجوين: محوله بالا، صفحه احمد ٢٠٠١. ابن أهم : اعلام الموقعين، جلد ١٠، صفحه ٣٧٥ - ٣٧٥

اس. احمد الخمليشي: محوله بالا، الدار البيضاء، مطبعة النجاح\_١٩٨٨ء، بحواله: احمد الريسوني، محوله بالا، صفحه ٣٥٨ اور اساعيل الحسني، محوله بالا، صفحه ٦١

٣٦\_ ترزى: منن ابواب الفرائض، ماجاء في ميراث المال

٣٣٠ ايضاً، ابواب النكاح؛ ابو داؤد: سنن، كتاب النكاح

١٨٨ عزالد من ابن عبد السلام: محوله بالا، جلد ا، صفحه ١٨٨

۵۵ ملاظه بود محمد نجات الله صديق: اسلام كا نظرية ملكيت، صفحه ۲۰۸۱ م ۵۵ و ویل، مركزی كمنته و اسلای، ۱۹۹۳ و ویل، مركزی

٣٦\_ الجوني: محوله بالا، صفحة ٢٣٣٦ نيز ملاحظه بوصفحه ٢٠٢ اور صفحه ٢٣٣

٣١٨\_ جمر نحات الله صديقي: محوله بالا، صفحه ١٥٥٨\_١٩١٨

٣٨\_ الجوين: محوله بالا، صفحه ٢١٢

وسمه طاهر بن العاشور: محوله بالا، صفحه ١٣٠٠

۵۰ بیت الله شریف می کعب کی عمارت اور مقام ابرائیم کے درمیان نیجی دیوار سے گھیری ہوگ جس کو طواف کرتے وقت اپنے بائیں طرف رکھنا ضروری ہے۔

۵۱ محمد بن اساعیل البخاری: صحیح، کتاب الحج، باب فضل مکته و بنیانها بیروت، المکتبة العصر ۱۵۸۵، جلد الآل، صفح ۲۵/۱، مدیث نمبر۱۵۸۵

۵۲ مسلم: صحیح، حدیث نمبر۱۰۹۳، باب ذکر الخوارج وصفاتهم نیز طاحظه بود مسلم، صحیح، حدیث نمبر ۱۰۹۳ اور بخاری، صحیح، حدیث نمبر۳۱۳۸

٥٣ \_ تفصيلات ك ليخ ملاحظه بوء ابو عبيد: كتاب الاموال، صفحه ٥٩ \_قابره ١٣٥٣ ه

٣٥ \_ الشاطبي: محولة بالا، جلد ا، صفحه ٢٨-٢٩٠

alsamic Figh Academy, Resolutions and مه اللك فقد اكيدًى، مِدَه Recommendations of Islamic Figh Academy 1985--2000,

Jeddah, Islamic Development Bank/Islamic Research and

Training Institute, (2000).

۱۵۰ عبد الحليم ابو شقة: تعوير المعرأة في عصر الرسالة كويت، دار القلم ١٩٩٠، ٦ جلدي - اردو ترجمه: خواتين كي آزادي عبد رسالت مين (تلخيص واكثر احمد كبيسي، ترجمه شعبه حسنين ندوي، المعبد العالمي للقكر الاسلاي- واشكنن) في دبلي، ايفا ببليكيشنز- تاريخ اشا عت درج

ہیں۔ ۱۸۳-۱۸۷ انگریزی سه ماہی، انکاؤ نفرس (لیسٹر،انگلستان) جلد ۸، شاره ۲، ستبر ۲۰۰۳، صفحه ۱۸۳-۱۸۳

Central Council of Muslims in Germany, [ZMD] (2002) Islamic Charter.

دوسرا باب

# مقاصدِ شریعت اور معاصر اسلامی فکر وقائع اور امکانات

# طریقهٔ بحث کی تلاش

جا سکے گ۔ یہ باب اس بات کے لیے راہ ہموار کرے گا کہ ہم مقاصد شریعت کی روشیٰ میں حکم شری کی دریافت کا طریقہ و منہاج (Methodology) متعین کر سکیں۔

# عالم اسلامی میں نئی فکری لہر

بیسویں صدی کی درمیانی دہائیوں میں بوجوہ مسلمانوں کے درمیان غور و فکر کا عمل بہت تیز ہو گیا اور ایبا ہونے میں بہت سے عوامل کو دخل تھا۔ بہت سے ملمان ممالک جومغربی سامراج کے زیر حکرانی تھے، رفتہ رفتہ آزاد ہوتے گئے۔ یہ سلسلہ ۱۹۴۵ء میں انڈونیشیا سے شروع ہوا اور ۱۹۲۳ء میں الجزائر کی آزادی بر ختم ہوا۔ اس سے پہلے دو سو سال تک عالم اسلای میں تجدید و احیاء اسلام کے لیے کام کرنے والی متعدد تحریکیں چل رہی تھیں۔ ساتھ ہی انقلاب روس کے بعد سرمانیہ داری اور اشتراکیت کے ورمیان کش مکش نے اہل اسلام کو للکارا تھا کہ وہ انیے نظافتی ورثه کا جائزہ لیں۔ نو آزاد مسلم ممالک کے لیے نئے دستور بنانے اور سامراجی دور کے جملہ توانین پر نظر ٹانی کا مرحلہ در پیش تھا۔ اقلیتی مسلم معاشروں سمیت ہر جگد نے سوالات اٹھائے جا رہے تھے جن کا تعلق معاملات، علاج معالج، دور دراز علاقوں میں سفر وغیرہ سے ہوتا اور مفتیان کرام کو ان کے جواب ڈھونڈ ہے نہ ملتے تو کتابوں سے ہٹ کر سوچنا برتا۔ ادھر اسلامی تحریکوں کو بھی بالكل في حالات سے سابقه يزار مسلم اكثريتي علاقوں ميں اب ان كا واسط غير مسلم حکمرانوں سے نہیں بلکہ اسلام کے نام لیواؤں سے تھا جو اینے عوام کی وفاداری عاصل کرنے کے لیے اسلام سے وابنتگی کا وم بھرتے تھے، گر مکی نظام کو کم و بین أی انداز بر چلاتے رہنا جاہتے تھے جو ان کے برانے آتا انھیں کھا گئے تھے۔ غیرمسلم اکثریت کے ممالک میں اسلامی تح یکوں کو اس بات کا احساس

ہوا کہ انھوں نے برادران وطن سے اسلام کا تعارف کرانے کی بجائے ان سے کشکش کا جو راستہ نوآ بادیاتی حکرانوں کی ریشہ دوانیوں کے نتیجہ میں اختیار کر رکھا تھا وہ اسلام اور مسلمانوں کے مستقبل کے لیے خوش آئندنہیں ہے۔

غرض یہ کہ روز مرہ زندگی کے چھوٹے بڑے مسائل ہوں یا قوی اور بین الاقوامی سطح پر ابھر نے والے نئے مسائل، فقتی مشکلات ہوں یا دعوتی امنگیں، ہر طرف سے نئے غور و فکر، بحث و طرف سے نئے غور و فکر، بحث و نفاکرہ، کانفرنسوں، مراکز بحث و تحقیق کے قیام کا ایک سلسلہ چل پڑا جو ستر اور اُسی کی دہائیوں میں اپنے عروج کو پہنچا جس کی بعض تفصیلات آئندہ پیش کی جائیوں میں اپنے عروج کو پہنچا جس کی بعض تفصیلات آئندہ پیش کی جائیوں میں اپنے عروج کو پہنچا جس کی بعض تفصیلات آئندہ پیش کی جائیوں میں اپنے عروج کو پہنچا جس کی بعض تفصیلات آئندہ پیش کی

بعد مصر میں مجلّہ احکام عدلیہ کے نفاذ سے جن عملی دخواریوں کا سامنا ہوا ان کو دور کرنے کے لیے جو ترمیمات عمل میں لائی گئیں ان میں جملہ نداہب فقد، یہاں تک کہ منفرد فقہاء کی آراء سے بھی استفادہ کیا گیا، چنانچہ قانونی اصلاحات کے لیے جو کمیٹی مقرر کی گئی، اسے ایسی آراء اختیار کرنے کی تاکید کی گئی جو ''عوام الناس کے مصالح اور ساجی تبدیلیوں سے ہم آ جگ ہوں''()۔

نوٹ کرنے کی اہم بات یہ ہے کہ بیسویں صدی کے نصف کانی سے پہلے کی جانے والی ساری کوشٹیں تقلید نداہب یا تقلید فقہاء کے دائرہ میں محصور رہیں۔
لیکن بیسویں صدی کے نصف آ ٹر تک آتے آتے ایسے بہت سے مسائل ساشنے آ کی جانے تھے جن کے بارے میں قدیم فقہی لٹریچر میں کوئی رائے نہیں مل سکتی تھی،
کیوں کہ وہ مسائل بھی پیدا ہی نہیں ہوئے تھے۔

### دستور سازی اور اسلامی قوانین کی تدوینِ جدید

بیبویں صدی کے وسط ہے ہی متعدد اسلامی ممالک میں آزادی کے بعد دستور سازی کا کام شروع ہو چکا تھا۔ عرب ممالک کی نئی دستور سازی میں ڈاکٹر عبد الرزاق سنہوری کا نام سب سے نمایاں ہے۔ سنہوری اپنے کام میں اسلام کے فقبی سرمایہ کو بوری طرح سامنے رکھتے تھے۔(۸)

پاکتان میں اسلامی دستور بنانے کے طویل عمل میں بہت سے علماء اور ماہرین قانون نے حصہ لیا۔ ابتدائی دنوں، یعنی ۵۰ کی دہائی میں سید سلیمان ندوی، مفتی محمد شفیح، ڈاکٹر محمد اللہ اور محمد اُسد نے پاکتان کی دستوریہ کی دو کلیس تعلیمات اسلام' کے زیر اہتمام کام کیا تھا۔ اس دور میں ان علماء کے نتائج فکر کا مطالعہ متعلقہ علمی مآخذ کی مدد سے کیا جا سکتا ہے۔ (۹) سام اور میں نئے دستور

کے نفاذ کے بعد بھی یہ سلسلہ جاری رہا اور ۱۹۷۷ء کے فوجی انقلاب کے بعد اس کی رفتار اور تیز ہو گئی۔ چنانچہ دستور پاکستان کے مطابق قائم کی جانے والی ''اسلامی نظریاتی کوسل'' نے اسلامی قوانین کی تدوین جدید سے متعلق ایک وسیع لڑیچر تیار کیا۔ اجتہادی فکر کا سلسلہ اب بھی جاری ہے۔

علمی کانفرنسیں، بحث و شخقیق کے ادارے اور مجالس فقہیہ

اس دور میں بہت سی علمی کانفرنسیں منعقد ہوئیں۔ یہاں ہم ان کانفرنسوں کا ذکر کریں گے جن کا موضوع اسلامی فقہ اور نئے مسائل میں اجتہاد سے تھا۔

۱۹۳۸ء میں یورپ کے شہر لاہائے میں قانون مقارن ( comparative ) اک عالمی کانفرنس میں اسلامی قانون کے موضوع پر بھی مقالے پیش کیے گئے۔

۱۹۵۱ء میں بیرس میں ''فقہ اسلامی کا ہفتہ'' منایہ گیا جس کی رُوداد علیحدہ سے حصب چکی ہے۔ المجوث حصب چکی ہے۔ المجوث المجوث المجوث منعقد ہوئی۔

اس سے قریب کی تاریخوں میں لیبیا میں جھی اس فتم کی ایک کانفرنس یونیورٹی کی دعوت پر منعقد ہوئی۔

۱۹۷۱ء میں جامعة الامام سعود، ریاض کی دعوت پر فقه کی عالمی کانفرنس منعقد ہوئی۔

1997ء میں فرانس میں Muslims in the West کے عنوان سے ایک فقیمی سمینار منعقد ہوا۔

ان کانفرنسوں کے متیجہ میں بعض علمی مراکز کا قیام عمل میں آیا جو آج بھی کام کر رہے ہیں۔

م مجمع الجوث الاسلاميه ، جامعة الازهر ، قاهره، تأسيس ١٩٦١ء اسلامی نظرياتی كوسل ، حکومت پاكستان، اسلام آباد، تأسيس ١٩٦٢ء المجمع الفقهی الاسلامی، رابطة العالم الاسلامی، مکه مکرمه، تأسيس ١٩٨٨ء محمع الفقه الاسلامی، منظمه الموتمر الاسلامی ، جده، تأسيس ١٩٨٨ء اسلامک فقه الكيرمی (انديا) ، دالی ، تأسيس ١٩٨٧ء

ان تمام مجامع اور مراکز کی قرار دادیں اور بحث و نداکرہ کی رودادیں مطبوعہ شکل میں موجود ہیں۔

سترکی دہائی سے اسلامی مالیاتی اداروں سنبک، انشورنس کمپنی، انوسمنٹ کمپنی وغیرہ سنترکی دہائی سے اسلامی شروع ہوا جو آج بھی جاری ہے۔ تقریباً ہر مالیاتی ادارہ نے ایک شریعہ ایڈوائزری بورڈ یا هیئة الرقابة الشرعیہ قائم کر رکھی ہے جو علماء فقہ پر مشتمل ہوتی ہے، جو ماہرین بنک کاری اور علماء اقتصاد سے بھی مدد لیتے ہیں۔ جب سے حکومتوں نے اپنے مالیاتی نظام کی اصلاح کا بیڑا اٹھایا ہے تب سے مرکزی سطح پر بھی ایس مجالس قائم کی جاچکی ہیں، مثلاً ملیشیا اور انڈونیشیا میں مرکزی بنک کی ''فتویٰ کونس''، سوڈان، بحرین وغیرہ میں مرکزی وزارت مالیات یا مرکزی بنک کی ''فتویٰ کونس''، سوڈان، بحرین وغیرہ میں مرکزی وزارت مالیات یا مرکزی بنک کے تحت کام کرنے والی فقہاء کی مجالس اس کی چند مثالیں ہیں۔ ان مرکزی بنک کے تحت کام کرنے والی فقہاء کی مجالس اس کی چند مثالیس ہیں۔ ان میں سے بعض مراکز اپنے فیصلے شائع بھی کرتے ہیں اور بعض سے متعلق تفصیات میں اداروں کی ویب سائٹ پر موجود ہیں جن کا وہ جزء ہیں مثلاً بنک نگارا ملیشیا با بحرین مائیٹری ایجنبی۔

بیسویں صدی کی آخری چند دہائیوں میں مسلمانانِ عالم کی علمی اور فکری سرگرمیاں، قانون سازی، فقہی مسائل یا مالیاتی امور تک محدود نہیں رہیں۔ اقتصادیات، سیاسیات، علم النفس، سوشیالوجی، فن تعلیم و تربیت، تاریخ، جغرافیہ، ادب، آرٹ، فن تغییر، طب، غرض کہ علوم و فنون کی شاید کوئی شاخ ہو جس میں علاقائی اور عالمی سطح پر علاء اور ماہرین فن نہ جمع ہوئے ہوں۔ ایسی ہر کانفرنس میں چند باتیں مشترک تھیں:

- ہ ماضی کے اسلامی ورشہ پر فخر اور اس کے تحفظ اور دنیا کے سامنے پیش کرنے کا عزم۔
- کام اسلامی کی یونیورسٹیوں اور بحث و حقیق کے اداروں کے درمیان تعاون و اشتراک کے منصوبے، تاکہ اسلامی فکر کے جدید اظہار کو زیادہ سے زیادہ جامع اور مؤثر بنایا جا سکے۔
- کے بہتر مستقبل کی تغیر میں اپنے اپنے میدان میں اسلامی افکار و اقدار کی رہنمائی میں فعال حصہ لیا۔

اس آخری بات کا 'مقاصد شریعت' سے ربط واضح ہے اور اکثر اوقات اس ربط کی صراحت کی جاتی رہی ہے۔ ہر میدان فکر میں اجتہاد پر زور دیا جاتا رہا ہے۔

تجدید و احیاء دین کی اسلامی تحریکوں نے بھی جب حالات کو بدلا ہوا پایا تو نئی سوچ کی ضرورت محسوں کی۔ ایسے حالات میں نقطہ ہائے نظر میں اختلافات قدرتی بات تھی۔ چنانچہ سیاست میں حصہ لینے، مسلم اکثریتی ممالک میں موقع ملنے پر حکومت میں شریک ہونے، حکمرانوں کی ستم رانیوں کا مقابلہ کرنے کے لیے

بوقت ضرورت قوت کے استعال وغیرہ امور پر اسلامی تحریکی صفول میں گرما گرم بحثیں جاری رہیں، جن کا اظہار بعض اوقات کتابول اور مقالات کی صورت میں بھی ہوتا رہا۔ ہماری ولچیس کی بات سے کہ ان میں سے تقریباً تمام تحریروں اور تقریروں میں مقاصدِ شریعت اور روح اسلام کا حوالہ دیا جاتا رہا۔

خلاصہ یہ کہ مقاصد شریعت، مصالح اتت، روح اسلام وغیرہ تصورات کا تعلق صرف معروف ''فقہی'' سائل سے نہیں، بلکہ مسلمانوں کے فکر وعمل کے ہر پہلو سے معرف معروف علی طور پر قرآن و سنت کی روشیٰ میں ثابت ہے اور تجربی سے ہے۔ یہ بات اصولی طور پر قرآن و سنت کی روشیٰ میں ثابت ہے اور تجربی (empirical) سطح پر مسلمانان عالم کے گذشتہ نصف صدی کے عمل اور تعامل نے اسے عملی سطح پر بھی ثابت کر دیا ہے۔

آگے برھنے سے پہلے اوپر کی باتوں کے خلاصہ کے طور پر یہ نوٹ کر لینا ضروری ہے کہ صدیاں تقلید میں گذارنے کے علی الرخم ''مقاصدِ شریعت'' کا تصور اور امورِ حیات میں اس کی طرف رجوع مسلمانوں کی وہنی ساخت (psyche) کا ایک لازی جزء ہے۔ جدید فکری ہلچل نے اسے زیادہ ابھار دیا ہے۔ اس بات کا اطلاق صرف علماء اور فقہاء یا جدید علوم کے ماہرین اور وانشوروں پر نہیں ہوتا، بلکہ سارے مسلمان عوام و خواص پر یہ بات منظبق ہوتی ہے، کیونکہ بدلے ہوئے طالت اور نت نے مسائل اس شعور کو تازہ کرتے رہتے ہیں اور اس کی روشی کی ضرورت محسوس کراتے رہتے ہیں۔

اں حقیقت کی روثنی میں اس بات کی ضرورت ہے کہ مقاصد شریعت کے تصور اور اس سے مستفید ہونے کے طریقہ کو گہرائی کے ساتھ سمجھا جائے اور جس حد تک ممکن ہو اس عمل کے آ داب و ضوائط طے کیے جا کیں۔

## معاصر اسلامی فکر اور مقاصدِ شریعت: عملی مثالیں

مقاصد شریعت کو سیحفے اور اس کی روشنی میں فیصلہ کرنے کے موضوع پر ہم گذشتہ نصف صدی کا جائزہ لیں گے، تاکہ ہمیں اندازہ ہو سکے کہ بیہ موضوع کتنا اہم ہے اور ہم آئندہ اس کے بارے میں بہتر طور پر سوچ سکیں۔ ذیل میں تین طرح کی مثالیں دی جائیں گی۔

- ا۔ ایسے مسائل جن میں سابقہ ''فتوئی'' کے مقاصد شریعت سے مغایر ہونے کی وجہ سے رجوع کر لیا گیا اور ایک نئی رائے اختیار کر لی گئی۔ اس کی مثال کرنی نوٹ کی شرعی حیثیت کا موضوع ہے۔
- س۔ ایسے مسائل جن میں بعض مجالس فقہ کے دیے ہوئے فقے مقاصد شریعت کے منافی ہیں، جیسا کہ بعض علاء نے واضح کیا ہے۔ قطبین پر نماز روزے کے اوقات کی تعیین کا طریقہ اور اسلامی مالیاتی اداروں کا ''تورّق' کے طریقہ برعمل اس کی مثالیں ہیں۔

# کرنسی نوٹ کی شرعی حیثیت

مسلمانِ معاشروں میں جب کرنی نوٹ کا رواج بڑھا تو غالبًا نوٹ پر لکھی عبارت کی روشی میں بیہ فتویٰ دیا گیا کہ کرنی نوٹ ''مال نہیں محض سندِ مال ہے''۔(۱۱) جبیبا کہ اسلامک فقہ اکیڈی انڈیا کے ۱۹۸۹ء سمینار کی روداد پڑھنے

والوں پر واضح ہوگا، اس رائے کو اختیار کرنے سے کرنی نوٹ کی شکل میں موجود بچت پر زکوۃ کی فرضیت، کرنی نوٹ کی شکل میں ادا کی جانے والی زکوۃ کی ادائیگ، نیز کرنی نوٹ کی شکل میں ادھار دی جانے والی رقبوں پر سود سے متعلق ادائیگ، نیز کرنی نوٹ کی شکل میں ادھار دی جانے والی رقبوں پر سود سے متعلق ادکام کا اطلاق وغیرہ بہت سے مسائل پر اثر پڑتا ہے۔ ان نتائج کو بدیجی طور پر شریعت کے منشا اور مقصد کے خلاف پاکر علماء نے اپنی رائے بدل دی جیسا کہ ذیل کے اقتباسات سے ظاہر ہے:

نوٹوں اور سکوں کے مسئد میں بھی ضروری ہے کہ اسلام کے اس تصور عدل کو کلیدی اہمیت دی جائے اور فقہی جزئیات اور قدیم فقہاء کے اجتہادات کو خانوی۔ اس لیے کہ فقہاء کی آراء اپنے عہد اور زمانہ کے اعتبار سے عین عادلانہ تحییں، گر ضروری نہیں کہ بدلے ہوئے حالات میں بھی اقامت عدل کے لیے کفایت کرسکیں۔(۱۲)

کرنمی نوٹوں کا مسئلہ بھی حالات اور عرف و عادت ہے بے نیاز نہیں رہ سکتا ہے اور سو سال پہلے جو حکم تھا ہر حال میں وہی باقی نہ رہے گا، بلکہ اس میں تبدیلی ہوگی۔(۱۳)

اگر نوٹوں میں تفاضل کو جائز قرار دیا گیا تو سود کا دروازہ چو پٹ کھل جائے گا اور وہ ساری بندشیں پامال ہو کر رہ جائیں گی جو سود پر باندھی گئی ہیں۔(۱۳)

جیبا کہ درج ذیل اقتباس سے واضح ہے، چونکہ کرنی نوٹ کو''سند'' کی جگہ ''مثن'' قرار دینے کا فیصلہ کسی منطق اساس پر نہیں، بلکہ مصالح کی روشی میں کیا گیا ہے، اس لیے بعض علاء مخسوص حالات میں سابق رائے پرعمل کرنے کو ترجیح دیتے ہیں، کیونکہ اُن حالات میں کرنی نوٹ کو سند قرار دے کر عدل کے تقاضوں دیتے ہیں، کیونکہ اُن حالات میں کرنی نوٹ کو سند قرار دے کر عدل کے تقاضوں

### کو آسانی سے پورا کیا جاسکتا ہے:

جہاں معاملہ ادھار اور مؤجّل ہو وہاں سند اور وثیقہ کی حیثیت کا لحاظ ہونا چاہے، کیوں کہ ایک خاص مدّت کے بعد ان کی قدر و مالیت میں یقینا قابل لحاظ تفاوت ہوجاتا ہے جو ضرر اور اتلاف حق کومتلزم ہو جاتا ہے۔ بایں ہمہ اس کا لحاظ نہ رکھنا یتینا اسلام کے قانون عدل ہے۔ میل نہیں کھاتا۔ (۱۵)

کسی زبانہ میں، کسی جگہ پر، وہاں کے حالات میں عدل کا نقاضا کیا ہے۔
اس کا جواب جمیں نص میں نہیں مل سکتا، نہ قیاس کے ذریعہ اس کا جواب حاصل
کیا جا سکتا ہے۔ بدلے ہوئے حالات میں عدل کے نقاضے کی تحدید ہماری عقل
ہی کرسکتی ہے۔ البتہ دائش مندی کا نقاضا ہے کہ کی ایک آ دی کی عقل پر بھروسہ
کرنے کے بجائے بہت سے لوگوں کی رائے لی جائے، خاص طور پر ان لوگوں کی
جو حالات سے مسلسل تعامل اور اپنے تجربہ کی بنیاد پر رائے دینے کے زیادہ اہل
ہوں۔ جیبا کہ ہم آ کندہ واضح کریں گے، ایسے معاملات کو اجتماعی اجتماد اور باہمی
مشاورت کے ذریعہ طے پانا چاہے۔

## عورت کا بغیر محرم کے سفر کرنا

علامہ یوسف قرضاوی اپی کتاب کیف نتعامل مع السنة النبویه: معالم و ضوابط (مطبوعہ ریاض، مکتبۃ الموئد، ۱۹۹۱ء) میں ''فہم الأحادیث فی ضوء أسبابها وملابساتها ومقاصدها'' (احادیث کو ان حالات اور اسباب کی روثن میں سیجھنے کی ضرورت جن کے بارے میں وہ آئی ہیں، نیز ان کے مقاصد کو سامنے رکھنے کی ضرورت) کے عنوان کے تحت کھتے ہیں:

ای قبیل کی بات وہ ہے جو بخاری اور مسلم کی روایت کردہ مرفوع صدیث میں ابن عبال اور دوسرے لوگوں کے حوالہ ہے آئی ہے کہ (نجائی ہے نے فرمایا) ''عورت بغیر محرم کے سفر نہ کرے''۔ اس پابندی کی وجہ یہ ڈر ہے کہ اگر عورت اپنے شوہر یا کسی قریبی رشتہ دار کے بغیر اس زمانہ میں سفر کرتی جب اونٹ یا فیجر پر بیٹے کر مسافت طے کی جاتی تھی اور اس حال میں وہ ایسے دشت و صحرا ہے گذرتی جس میں نہ آدمی نہ آدم زاد، تو ایسے سفر میں اگر عورت کو کوئی واقعی گزند میں نہ آدمی نہ آدم زاد، تو ایسے سفر میں اگر عورت کو کوئی واقعی گزند بدل جائیں، جیسا کہ ہمارے زمانہ میں واقعتاً بدل چکے ہیں اور سفر، بدل جائیں، جیسا کہ ہمارے زمانہ میں واقعتاً بدل چکے ہیں اور سفر، مثال کے طور پر ہوائی جہاز میں بیٹے کر ہو جس میں سو یا زیادہ مسافر میٹے ہوں، یا ریل گاڑی سے ہو جس میں سینگڑوں لوگ ساتھ ہوں اور عورت کے اس طرح اکیلے سفر کرنے میں کوئی خطرہ باتی نہ رہے اور عورت کے الیا کرنا صرح نہیں، نہ اس کا ایسا کرنا و شرعاً اس کے ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں، نہ اس کا ایسا کرنا حدیث کے خلاف عمل شار ہو گا۔ (۱۲)

# صدقهٔ فطر کی نقد کی شکل میں ادائیگی

علامه يوسف قرضاوي اپني محوله بالا كتاب مين لكھتے ہيں:

سنت کے الفاظ کی پابندی بعض اوقات سقت کی روح اور اس کے مقصد کی پابندی کے بجانے اس کے منافی ہوتی ہے، باوجود ظاہراً اس کے مطابق عمل کے، اس کی ایک مثال بعض لوگوں کا اس پر شدید اصرار ہے کہ صدقہ فطر نقد کی صورت میں نہ ادا کیا جائے، جب کہ ایسا کرنے کی اجازت ابو عنیقہ اور ان کے اصحاب دیتے ہیں اور اس

کی اجازت عمر بن عبد العزیز اور بعض دوسرے فقہاء کے یہاں ملتی ہے۔

ھدّت اختیار کرنے والوں کی دلیل ہے ہے کہ نی اللے نے بعض متعین اجناس کا نام لیا تھا: کھجور، منتی، گیبوں اور جو۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ ہمیں چاہیے کہ وہی کریں جو آپ نے کرنے کو کہا ہے اور اپنی رائ ہے سنت کی مخالفت نہ کریں۔ ہمارے سے بھائی لوگ اگر غور فرمائیں جیبا کہ انھیں کرنا جاہے تو ان کی سمجھ میں آجائے گا کہ در حقیقت بی اگرچہ وہ بظاہر ان کے علم برعمل پرا ہیں۔ میرا مطلب سے کہ انھوں نے سنت کے جسم کو پکڑ رکھا ہے اور اس کی روح کو بھلا دیا ہے۔ رسول اللہ عظیمہ نے تو زمانہ اور صورت حال کی رعایت ملحوظ رکھتے ہوئے صدقۃ الفطر الی اجناس کی صورت میں عائد کی جو لوگوں کے پاس یائی جاتی تھیں۔ ان کی ادائیگی دینے والے کے لیے بھی آسان تھی اور لینے والوں کے لیے بھی مفید تھی۔ عربوں کے درمیان اور خاص طور پر دیبات والوں کے یاس نفتر سکوں کا رواج کم تھا۔ کھانے کی اجناس دینا ان کے لیے آسان تھا اور مختاجوں کو انہی چیزوں کی ضرورت تھی۔ ای لیے صدقہ ان اجناس کی صورت میں دینے کا حکم دیا گیا جو آسانی سے میتر تھیں۔ یہاں تک کہ آپ نے (صدقہ یں) پیر دینے کی بھی اجازت دے دی (پیر کمحن نکالے ہوئے دودھ کو سکھانے سے بنتی ہے)۔ یہ اجازت ان لوگوں کی رعایت سے دی گئی تھی جن کو اس میں آسانی تھی، مثلاً دیباتوں میں اونٹ، بھیٹر بکری اور گائے جرانے

والے۔ جب صورت حال بدل جائے، نقد آسانی سے میسر ہو اور اجناس مذکورہ اتنی آسانی سے نہ دستیاب ہوں، یا فقیروں کو عید میں جن کی ضرورت نہ ہو، بلکہ وہ اپنے اور اہل و عیال کے لیے دوسری چیزوں کے مختاج ہوں تو نقدکی صورت میں صدقہ دینا دینے والے کے لیے بھی زیادہ آسان ہے اور لینے والے کے لیے بھی زیادہ آسان ہے اور لینے والے کے لیے بھی زیادہ قرار مفید۔ یہی طریقہ نی مطابق قرار ان کے مقصود کے مطابق قرار یائے گا۔ (۱۵)

قطبین کے علاقوں(polar regions) میں نماز روزہ کے اوقات

مجمع فقبی، رابطۂ عالم اسلامی، ملّه مکرّمه نے اس مسله کے بارے میں ایک قرار داد پاس کی ہے (۱۸) یہ تمہید کے بعد قرار داد کی عبارت درج ذیل ہے:
جو کوئی ایسے ملکوں میں رہتا ہو جن میں رات اور دن میں فرق طلوع فجر اور غروب آفتاب کی بنا پر واضح ہو گر ان کے دن گرمی میں بہت لیے اور جاڑے میں چھوے ہوتے ہوں، ایسے آدمی پر فرض ہے کہ پانچوں اوقات کی نمازیں ان کے شری طور پر معروف اوقات میں ادا

اس کے بعد سورہ بنی اسرائیل کی آیت نمبر ۵۸ اور سورہ نساء کی آیت نمبر ۱۰۰ نقل کی گئی میں جن کے ترہے ورج ذیل ہیں:

(اے محدًا!) نماز قائم کرد زوال آفتاب سے لے کر رات کے اندھیرے تک اور فجر کے قرآن کا بھی التزام کرد۔ کیونکہ قرآن فجر مشہود (موجب حضور ملائکہ) ہوتا ہے۔ ..... بے شک نماز فرض ہے مسلمانوں پر اپنے مقررہ وقتوں میں۔ ان آیات کے بعد چند احادیث نقل کی گئی ہیں، جن کے ترجے درج ذیل

حضرت بریدہ رضی اللہ عنہ نے نجی ایک سے کہ ایک آدی نے آپ سے نماز کا وقت دریافت کیا تو آپیا نے فرمایا: ''پیہ دو، ہمارے ساتھ نماز بڑھو'۔ مراد تھی دو دن۔ جب سورج ڈھل گیا تو آپ نے بلال سے کہا: انھوں نے اذان دی، پھر ان کو کہا تو انھوں نے ظہر کی اقامت کہی۔ اس کے بعد ان سے پھر کہا تو انھوں نے عصر کے لیے اقامت کہی، پھر سورج ڈوب گیا تو آپ کے کہنے یر انھوں نے مغرب کی اقامت کہی۔شفق ڈوب جانے کے بعد آپ کے علم سے انھوں نے عشاء کی اقامت کہی۔ اس کے بعد آپ کے تھم فرمانے پر فجر طلوع ہوتے ہی نماز فجر کی اقامت کہی، پھر دوسرا دن شروع ہوا تو آپ کے کہنے کے مطابق انھوں نے مطندا ہو جانے یر ظہر کی نماز کے لیے اقامت کی اور شنٹے وقت (میں پڑھنے) کو نعت قرار دیا۔ آپ نے عصر ایے وقت میں پڑھی کہ سورج کا آخری حصہ (اُفق سے ) تھوڑا ہی اوپر تھا اور مغرب بھی دیر کر کے شفق غائب ہونے پر بڑھی، نیز عشاء کی نماز تہائی رات گذرنے کے بعد اور فجر اجالا ہونے کے بعد پڑھی، پھر آپ نے پوچھا: ''وہ صاحب کہاں ہیں جضوں نے نماز کے اوقات ریافت کیے تھے؟" تو وہ صاحب بولے: وہ میں ہوں یا رسول الله، تو آپ نے فرمایا: تمھاری نمازوں کا وقت ان (اوقات) کے درمیان میں ہے جو تم نے دیکھے۔

(بیہ روایت مسلم کی ہے۔)

حضرت عمرو بن العاص راوی بین که رسول الله الله الله فی فرمایا: ظهر کا وقت زوال آفاب سے (شروع ہوتا) ہے جب آدی کا سابہ اس کے قد کے برابر ہو، اس وقت تک جب تک عصر کا وقت نہ آجائے اور عصر کا وقت اس وقت تک ہے جب تک رهوب پیلی نہ پڑجائے، مغرب کا وقت شفق غائب ہونے تک ہے اور عشاء کا وقت بچ رات تک ہے، فجر کا وقت طلوع فجر سے سورج نگلنے تک ہے۔ جب سورج نکل آئے تو نماز نہ پردھو، کیوں کہ سورج شیطان کے دوسینگوں کے درمیان لکاتا ہے۔ (یہ حدیث مسلمؓ نے اپنی صحیح میں لکھی ہے۔) اس کے علاوہ بھی حدیثیں ہیں جو اوقات نماز کی تحدید کے بارے میں آئی ہیں، زبانی بیان کے انداز میں اور عملی طور یر۔ ان حدیثوں نے دن کے لیے یا چھوئے ہونے کے درمیان فرق نہیں کیا، نہ رات چھوٹی بوی ہونے کے درمیان تفریق برتی، جب تک کہ نمازوں کے اوقات کو رسول اللہ اللہ کی بیان کردہ علامات کی بنیاد پر ایک دوسرے ہے الگ الگ کر کے دیکھا جا سکے۔

اس عبارت کے بعد روزے کے احکام ہیں، کہ جب تک ون اور رات میں فرق ممکن ہو، دن کھر کا روزہ رکھنا ہوں ممکن ہو، دن کھر کا روزہ رکھنا ہوگا، البت نا قابل برداشت حالات میں افراد اشٹنائی احکام افتیار کر کھتے ہیں۔

اس مجلس کے ایک رکن شخ مصطفیٰ زرقاء (وفات ۱۹۹۹ء) نے اس نتویٰ سے اختلاف کرتے ہوئے یہ لکھا ہے

اس موضوع پر میری رائے اس قرار داد کے خلاف تھی، کیول کہ جن

ملکول میں دن اور رات کا مذکورہ بالا فرق واضح ہوتا ہے ان میں اس فرق کی مدت مجھی مجھی آ دھا گھنٹہ یا ایک گھنٹہ کے بقرر ہی ہوتی ہے۔ لینی رات ۲۳ گھٹے کی اور دن صرف گھٹھ کھر کا۔ حاڑے میں الیا اور گرمی میں اس کے برعس۔ جس صدیث کی بنیاد پر یہ قرار داد یاس کی گئی ہے اس کے بارے میں میں یہ سمجھتا ہوں کہ اس میں جزیرة العرب کے لوگوں کو سامنے رکھا گیا ہے۔ حدیث میں اس امر کی طرف کوئی اشارہ نہیں کہ دور دراز کے شالی جنوبی علاقوں میں دن اور رات کے اوقات میں جو زبردست فرق مایا جاتا ہے، وہ ناقابل اعتبار ہے۔ مارے لیے لازم ہے کہ ہم یہ مجمیل کہ اس مدیث میں ایے علاقوں کے بارے میں تکم نہیں دیا گیا ہے، ایس صورت میں ضروری ہے کہ ایبا تھم اختیار کیا جائے جو مقاصد شریعت سے مناسبت رکھتا ہو۔ دن اور رات کے درمیان فرق واضح ہونے کی جس عمومی بنیاد پر بی قرار داد منی ہے، جس میں اس زبردست فرق کو نظر انداز کر دیا گیا ہے جو دن اور رات کی مدتوں کے مابین مایا جاتا ہے، مقاصد شریعت کے بالکل منافی ہے اور اس قاعدہ کے بھی خلاف ہے کہ حرج دور کیا جانا ضروری ہے۔ یہ بات کسی طرح معقول نہیں کہ دن یا رات کی ساری نمازوں کو،

یہ بات کسی طرح معقول نہیں کہ دن یا رات کی ساری نمازوں کو، مثال کے طور پر، آدھے گھنٹے کے اندر اندر پڑھ لیا جائے نہ یہ معقول ہے کہ ایک گھنٹہ کا روزہ رکھا جائے اور ۲۳ گھنٹے کھانے پینے کی اجازت ہو، یا اس کے برعکس۔(۱۹)

ہارے لیے ضروری نہیں کہ شخ مصطفل زرقاء کے تبویز کردہ حل کو بھی نقل

کریں، یا اس پر بحث کریں۔ ہارا مقصد اس مخصوص مسئلہ کی تنقیح نہیں، بلکہ بیہ بنانا ہے کہ بعض اوقات بڑی پخت دلیلوں پر مبنی فیصلے، جن کو وقت کے بعض ممتاز علماء اور فقہاء کی تائید حاصل ہو، مقاصد شریعت سے مغائر ہو سکتے ہیں۔ ہارے سوچنے کا مدار بینہیں ہونا چاہیے کہ فتوکی کس نے دیا ہے، بلکہ بیہ ہونا چاہیے کہ فتوکی مقاصد شریعت سے ہم آ ہنگ ہے کہ نہیں۔

## طويل الميعاد ٹھيكوں ميں ادائيگياں

اس شبہ کو رفع کرنے کے لیے کہ ندکورہ بالا فقہی مجلس مقاصد شریعت کی روشی میں سوچنے کی جگہ ہمیشہ ہر حال میں نصوص سے استدلال اور قیاس پر ہی تکیه کرتی ہو گی، ہم ای مجلس کی ایک اور قرار داد کی آخری سطریں نقل کریں گے۔<sup>(۲۰)</sup> اس قرار داد کا تعلق کاروباری ٹھیکوں اور معاہدوں کے ضمن میں عائد ہونے والی ذمہ داریوں اور ان سے متعلق حقوق یر، حالات میں واقع ہونے والی غیر متوقع تبدیلیوں سے ہے۔ ایس صورت حال ان کاموں کے سلسلہ میں پیش آتی ہے جن کی تکمیل کے نے کمبی مت درکار ہوتی ہے، جیسے کسی بہت برسی بلڈنگ کی تقمیر کا ٹھیکہ یا کسی ہیتال وغیرہ میں بعض اشیاءِ استعال کی مسلسل فراہمی کا تھیکہ وغیرہ۔ بورے کام کا معاوضہ ابتدا ہی میں طے ہو جاتا ہے، جب کہ متعلقہ اشیاء یا خام مواد کی قیمتوں اور مزدور یوں میں وقت کے ساتھ غیر معمولی اتار چڑھاؤ واقع ہوسکتا ہے۔ مجلس نے ایک صورت میں معامدہ میں عدالت کے توسط سے ایس تبدیلیوں کی اجازت دی ہے جو فریقین کے درمیان عدل و انصاف بحال كر سكيس۔ قرارداد كے بورے متن كا حوالة بالاكى مدد سے مطالعه كيا جاسكتا ہے۔ ہاری دلچیں کا باعث یہ آخری فقرہ ہے:

مجلس فقہی اِس حل کو جو شریعت کے اصواوں کی مدد سے نکالا گیا ہے،

معاہدہ کے دونوں فریقوں کو اس انصاف کی ضانت دینے والا سمجھتی ہے جو ہم پر فرض ہے۔ اس طرح کی ایک فرایق کو ایسے اسباب کی بنا پر، جن کے پائے جانے میں اس کا کوئی دخل نہیں، ناقابل برداشت نقصان اٹھانے سے بچایا جا سکتا ہے۔ یہ حل حکمت سے لبریز، شرعی فقہ کے مطابق اور شریعت کے تواعد اور مقاصد عامّہ نیز اس کے عدل سے قریب تر ہے۔ (۱۱)

قرار داد کے یہ الفاظ شاہد ہیں کہ اس مخصوص مسئلہ میں مجلس نے عدل و انساف کی صنات دینے اور مقاصد شریعت کو ملحوظ رکھنے کا اہتمام کیا ہے، جس کے نتیجہ میں وہ ایک قابل قبول رائے تک پہنچی ہے، جب کہ اسی مجلس نے ایک دوسرے مسئلہ میں ایک ایسی رائے اختیار کی جو، جیسا کہ شخ مصطفیٰ ذرقاء نے لکھا ہے، معقول اور قابل عمل نہیں معلوم ہوتی۔ ہم یہ بات اس لیے نوٹ کر رہے ہیں کہ نئے پیش آنے والے مسائل میں بار بار ایسی صورت حال کا سامنا ہوگا، ضروری ہے کہ اس میں سب کے لیے قابل قبول آراء تک پہنچنے کا کوئی طریقہ اختیار کیا جائے۔ ہارے اختیار کا مدار فتو کی دینے والے اشخاص پر نہیں، طریقہ اختیار کیا جائے۔ ہارے اختیار کا مدار فتو کی دینے والے اشخاص پر نہیں، طریقہ (Process) پر ہونا چاہیے۔

### تورق

نقبی استدلال کے ذریعہ ''حکم شرع'' کی دریافت کی ایک ایی مثال، جو اپنے نتائج کی بنا پر ہمارے نزدیک مقاصدِ شریعت سے مغائر ہے، 'تورّق' کا وہ صیغہ ہے جو بعض اسلامی مالیاتی اداروں نے اختیار کر رکھا ہے۔ یہ طریقہ طلب گاروں کو نقد فراہم کرنے کے لیے استعال کیا جاتا ہے۔ نقد شویل کا طلب گار

کی ایسے اسلامک بنک کے پاس جائے جو تورق (۲۲) پر عمل پیرا ہو تو اس کی مشکل حل ہو سکتی ہے۔ وہ بنک کے توسّط سے کوئی چیز ..... موثر کار، یا پلائینم کی ایک مقدار ..... ادھار خریدتا ہے۔ اس عمل کے بتیجہ میں وہ بنک کا، ایک متعین رقم (مثلاً ۵ لاکھ) کا دَین دار ہو جاتا ہے جو اسے طے شدہ مدّت میں ادا کرنا ہے۔ دوسرا عمل اس چیز کو بنک کے توسط سے نقد کے عوض، مثلاً چار لاکھ میں فروخت کرنا ہے۔ اس طرح وہ چیز اپنے مالک کے پاس واپس پہنچ جاتی ہے، نقد کے طلب گار کو نقد مل جاتا ہے، عمر وہ اس رقم سے زیاہ رقم کا مقروض ہو جاتا ہے جو اسے ملی ہے۔ بنک کے لیے یہ ایک نفع بخش کاروبار ہے کیوں کہ اسے تھوڑا نقد اسے ملی ہے۔ بنک کے لیے یہ ایک نفع بخش کاروبار ہے کیوں کہ اسے تھوڑا نقد ادا کر کے ، پھے عرصہ بعد، زیادہ نقد ملنے والا ہے۔

جو لوگ فقہی استدلال کی بنا پر 'تورّق 'کے جواز کے قائل ہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ ندکورہ مثال میں دونوں عمل الگ الگ جائز ہیں، کی چیز کو ادھار خریدنا اور ای چیز کو نقد کے عوض فروخت کرنا۔ اگر پہلا معاملہ (Contract) دوسرے سے مشروط نہ ہو تو کوئی وجہ نہیں کہ ان معاملات کو ناجائز قرار دیا جائے۔ اس فقہی استدلال کی بنا پر تورّق کو ناجائز قرار دینے والے استدلال کی بنا پر تورّق کو ناجائز قرار دینے والے استدلال کی بنا پر تورّق کو ناجائز قرار دینے والے اس دعینہ اور اس کے برعکس معاملہ قرار دیتے ہیں اور عینہ اور اس کے برعکس معاملہ قرار دیتے ہیں اور عینہ اور اس کے برعکس معاملہ دونوں حرام ہیں، چنانچہ شخ مصطفی زرقاء نے لکھا ہے کہ ''علماء نے صراحت کی ہے کہ حرمت کے معاملہ میں عینہ اور اس کا النا عمل دونوں برابر ہیں کیوں کہ اصادیث میں بتایا گیا ہے۔''(۲۳)

بہت سے نے سائل کی طرح 'تورّق' کے سئلہ کے دو پہلو ہیں۔ جزئی (Micro) سطح پر فقتی استدلال کی روشیٰ ہیں جواز یا عدم جواز، اور کلّی (Macro) سطح پر اس سے حاصل ہونے والے مصالح اور اس سے پیدا ہونے

والے مفاسد کا موازند اس موضوع پر ابھی تک جو تحریریں سامنے آئی ہیں وہ زیادہ تر پہلی قتم کی ہیں۔ زیادہ تر بحثیں جزئی استدلال اور انفرادی سطح پر تجربیہ وتحلیل (Micro analysis) تک محدود ہیں۔

اسلامی معاشیات پر اب تک کے لٹریچر میں سودی لین دین کے برے نتائج کے بیان میں چند اہم باتوں کی نشان وہی کی گئی ہے۔

- ا۔ مود پر قرض دینے کے رواج کے بتیجہ میں قرض پر جمنی سندات و تمتکات کی مقدار بڑھتی جاتی ہے۔ معیشت میں حقیقی اشیاء اور خدمات real goods)

  and services)

  مقدار بڑھتی جاتی ہے۔ معیشت میں حقیقی اشیاء اور خدمات کے جم کا بڑھتے ما بڑھتے میں سٹہ بازی کا ربحان پیدا کرتا رہنا بازارِ زر (money market) میں سٹہ بازی کا ربحان پیدا کرتا ہے۔ لوگوں کی محنت اور ذہانت اشیاء و خدمات کی پیداوار کے ذریعہ نفع کمانے کے بجائے مالیاتی بازار میں سٹہ بازی (Speculation) کے ذریعہ نفع کمانے میں صرف ہونے گئی ہے۔
- ۲۔ جس معیشت میں زر کی مقدار قرض کی مقدار سے وابستہ ہو وہ عدم استقرار
   کا شکار رہتی ہے۔ جب بھی کوئی بینک ''قرش'' دیتا ہے معیشت میں زر کی تعداد میں اضافہ ہوتا ہے۔ جیسے جیسے قرض کی مقدار بڑھتی ہے زر کی مقدار بھتی ہے۔
   بھی بڑھتی ہے۔
- س۔ انسان کا ماحول صرف مرور زمانہ کی بنا پر نفذ سرمایہ میں بڑھور کی کی ضانت نہیں دیتا۔ نفذ سرمایہ کو پیداوار (Production) ای صورت میں بنایا جا سکتا ہے جب اس سے حقیقی اشیاء اور خدمات خریدی جا کیں، وہ پیداواری عمل سے گذریں، پھر نتائج پیداوار کو نفذ کے عوض فروخت کیا جائے۔ یہ عمل پرخطر ہے، ضروری نہیں کہ آخر میں جو نفذ آیا وہ شروع میں لگائے

ہوئے نقلہ سے زیادہ ہو۔ بنا بریں تھوڑا نقلہ دے کر کچھ مدت کے بعد زیادہ نقلہ کا مطالبہ یعنی سودی قرض عدل و انصاف کے خلاف ہے۔

ہ۔ جس معاشرہ میں تھوڑا نقد دے کر زیادہ نقد لینے کا طریقہ عام طور پر رائج ہوتا ہے اس میں دولت اور آمدنی کی تقسیم دن بدن زیادہ ناہموار ہوتی جائے گی، یعنی عدم مساوات میں اضافہ ہوتا جائے گا۔ یہ صورت حال معاشی توازن، ساجی ہم آ ہنگی اور امن و امان کے لیے خطرہ ہے۔

مذکورہ بالا لٹریچر میں اِن نکات کے علاوہ بھی نکات سامنے آئے ہیں جن کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔ (۲۵) یہاں ہم ای قدر پر اکتفاء کریں گے۔ چونکہ ہمیں صرف اس بات پر زور دینا ہے کہ تورق کا چلن عام ہو تو وہی صورت حال پیدا ہوگی جو سودی قرض کے رواج سے پیدا ہوتی ہے جس کے مفاسد کا اسلامی معاشی کٹر پچر نے تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ سودی قرض اور 'تورّق' کے ذریعہ تمویل دونوں کا حاصل ایک ہے، کم نقد لے کر زبادہ نقد کا دَین داریا مقروض ہو جانا۔عملی زندگی میں نتائج کا انحصار قرض کی سندات اور تمتکات کے پھیلاؤ پر ہو گا، قطع نظر اس کے کہ یہ سندات اور تمتیکات براہ راست سودی قرض کے نتیجہ میں وجود میں آئے یا ادھار خرید اور نقد فروخت کے دؤ علیحدہ علیحدہ مگر بیک وقت عمل میں آنے والے اقدامات کے نتیجہ میں، دونوں صورتوں میں یہ بات مشترک ہے کہ جو سند قرض کی معاملہ کے نتیجہ میں وجود میں آتی ہے اس کے مقابل حقیقی معیشت (real economy) میں کوئی سامان نہیں ہوتا (جیسا کہ ادھار مال فروخت كرنے يا مرابحه كى صورت ميں ہر قرض كے بالقابل كوئى سامان ہوتا ہے)\_ يمي وجہ ہے کہ سندات قرض کی مقدار بر هتی جاتی ہے اور اشیاء و خدمات کی مجموعی مقدار سے اس کا مضبوط رشتہ نہیں ہوتا۔ سندات قرض خواہ سودی قرض کے نتیجہ

میں وجود میں آئیں یا تورق کے عمل کے پہلے قدم کے نتیج میں، مآل کار ایک ہی ہے۔ مصالح عامہ کا تقاضا ہے کہ ایبا نہ ہو۔ مقاصد شریعت کی روشیٰ میں سی ضروری ہے کہ قمار کی قسم کی شربازی کے فروغ کا قلع قمع کیا جائے۔ معاشرہ میں دولت اور آمدنی کی تقسیم میں پائی جانے والی عدم مساوات کو بڑھنے سے روکا جائے اور سربابید داروں اور ان کا سربابید استعمال کرنے والوں کے درمیان معاملات کو عدل و انصاف کا پابند رکھا جائے۔ (۲۲)

جو علماء 'تورّق' کے جواز کا فتویٰ دے کر اسابی مالیات کے طقہ میں اس کا فروغ کر رہے ہیں ان کو حب ضرورت ماہرین اقتصادیات کے تعاون سے اس فروغ کر رہے ہیں ان کو حب ضرورت ماہرین اقتصادیات کے تعاون سے اس بات کا جائزہ لینا چاہیے کہ 'تورّق' کے پھیلاؤ کے نتیجہ میں اسلامی مالیاتی نظام بھی ان بی نتائج کو سامنے لائے گا جو مرقبہ سودی نظام سامنے لا رہا ہے۔ اگر وہ اس پر مطمئن ہوں تو انھیں جزئیات کی بنیاد پر جواز کا فتویٰ دینے کے بجائے کلیات اور مقاصد کی روشی میں 'تورّق' کو ممنوع قرار دینا چاہیے۔

راقم الحروف یہ سمجھتا ہے کہ جن علماء نے 'توری کو جائز رکھا ہے ان کی نظر
بعض انفرادی مشکلات پر ہے اور انھوں نے مسئلہ کے اس اجماعی پہلو پر غور نہیں
کیا ہے۔ چند سال قبل ایک ایسی فقہی مجلس ہیں حاضری کا موقع ملا جس کی
صدارت سعودی عرب کے سابق مفتی شخ بن باز رحمہ اللہ کر رہے تھے۔ شرکاء ہیں
شخ عبد اللہ بن تشمین ، شخ بر ابو زید، شخ یوسف قرضاوی ، شخ صدیق الضریر وغیرہ
اکابر علماء شامل تھے۔ مجلس میں 'توری کا مسئلہ زیر بحث آیا۔ شخ یوسف قرضاوی
اور شخ صدیق الضریر نے عدم جواز کے حق میں دلائل ویے اور آخر وقت تک
اینی رائے پر قائم رہے، گر مجلس نے کشرت رائے سے جواز کا فتوی دیا۔ اس

چکے ہیں، اس کے حوالہ سے شی بن بازؓ نے کہا کہ بعض اوقات کوئی بے چاری ماں اپنی بیگی کے علاج یا شادی کے لیے نقد کی ضرورت مند ہوتی ہے اور ہمارے معاشرہ میں کوئی اس کی مدو کو یا قرض حسن دینے کو آگے نہیں بڑھتا اس لیے 'تورّق' کی گنجائش باتی رکھنا ضروری ہے۔

اس ہے کسی کو انکار نہیں ہو سکتا کہ بعض اوقات الی ضرورت پیش آ مکتی ہے جو نقلا ہے ہی پوری ہو سکتی ہے، یہ بھی صحیح ہے کہ موجودہ حالات میں کسی ہے 'قرض حسن' ملنا دشوار ہوتا ہے۔ دوسری طرف یہ بھی حقیقت ہے کہ اسلامی مالیاتی ادارے جو نقع آور کاروبار کے طور پر قائم کیے جاتے ہیں اور جن کو اپنے بنار کھاتہ داروں کے مفاد میں کاروبار چلانا ہوتا ہے 'قرض حسن' دینے کی نہ تو المیت رکھتے ہیں نہ صلاحیت۔ بنابریں طلب گاروں کو بوقت ضرورت قرض حسن کی فراہمی ایک اہم اور فوری طور پر قرجہ طلب مسئلہ ہے، جسے حل کیا جانا چاہیے۔ اس سلسلہ میں پہلے سے بچھ تجاویز موجود ہیں اور حال میں بھی نئی تجاویز پیش کی گئی سلسلہ میں پہلے سے بچھ تجاویز موجود ہیں اور حال میں بھی نئی تجاویز پیش کی گئی سلسلہ میں سیلے سے بچھ تجاویز موجود ہیں اور حال میں بھی نئی تجاویز پیش کی گئی سلسلہ میں مسئلہ پر غور و فکر کے بعد جلد کوئی عملی شکل اختیار کرلینی چاہیے۔

لیکن اس مسئلہ کو حل کرنے کے لیے ''تورّق'' کا دروازہ کھولنا درست نہیں۔
ہمیں اس بات سے بھی عبرت عصل کرنی چاہیے کہ 'نورّق' کتنی تیزی سے پھیلا
ہمیں اس بات کے پھیلاؤ کا اثر دوسرے ''اسلامی'' طرق تمویل پر کیا پڑا ہے۔
اسلامی فقہ کا مسلمہ اصول ہے کہ اجتماعی مصالح کو انفرادی مصالح پر ترجیح دی
جائے گی۔ تورّق کا جواز بعض ضرورت مندوں کی مشکل حل کر کے انفرادی مصالح
کا تحفظ کر سکتا ہے، مگر کانی سطح پر وہ اسلامی معیشت کو سودی معیشت کی طرح کا بنا

### طریقهٔ بحث (Methodology)

مقاصدِ شریعت کی روشی میں تھم شری کی دریافت کا طریقہ معلوم کرنے میں ہمیں اس سے بڑی مدد ملے گی کہ اوپر دی ہوئی مثالوں (۲۸) کا تجزیہ کریں۔ ویکھنا ہے کہ تھم شری تک کس طرح پہنچا گیا۔ ان مثالوں کے تجزیہ سے درج ذیل باتیں سامنے آتی ہیں:

- ہ ایک رائے یا فتویٰ کو اس لیے ترک کیا گیا کہ اس پر عمل سے مقاصد شریعت مجروح ہو رہے تھے، خراب نتائج یا مفاسد بیدا ہو رہے تھے۔
- کے دوسری رائے یا فتوئی کو اس لیے اختیار کیا گیا کہ وہ مقاصد شریعت کے مطابق نظر آئے، ان کے ذریعہ اہم مصالح حاصل ہوئے۔
- کسی رائے پر عمل کے نتیجہ میں مفاسد کا نلہور، یا شریعت کے منشاء کے خلاف نتائج کا سامنے آنا، اس بات کی پہچان انسانی عقل و تجربہ نے گی۔
- ہ بات کہ نئی رائے یا فتویٰ مصالح کی مخصیل کر دے گا (یا کر رہا ہے) اور مقاصد شریعت کا خادم ہے، انسانی عقل ، تجربہ نے معلوم کی۔
- ہوں حالات میں محسوں کیا گیا کہ پہلاتھم موجودہ حالات سے بالکل مختلف صورت حال کے لیے وضع کیا گیا تھا۔ (مثلاً عورت کے بغیر محرم سفر کرنے کا حکم یا شدید ضرورت میں نقذ کو تورّق کے ذریعہ حاصل کرنے کی احازت)۔
- ہے بعض حالات میں یہ محسوں کیا گیا کہ پہلا تھم شارع نے اس مخصوص صورت حال کے لیے نہیں دیا تھا جو زیر غور ہے (مثلاً قطبین کی لمجی راتیں اور بہت چھوٹے دن، یا اس کے برعکس)۔

الله دونول احساسات مشاهده و تجربه اور عقل پر مبنی هیں، نه که نص یا تیاس پر۔

بعض مال داروں کے مال سے فقراء کا حق نہ نکانا، کرنی نوٹ کی شکل میں تھوڑا نقد دے کر بعد مدّت زیادہ نقد کا مطالبہ کرنا، تنہا سفر کے عملاً محفوظ و مامون ہونے کے باوجود عورت کو اس سے روک دینا، اہل حاجت کے لیے عید کے دن نقد کا جنس سے زیادہ مفید ہونے کے باوجود ایبا نہ ہونے دینا، بھی گھنٹہ بھر میں چار نمازیں پڑھنا اور باتی ۲۳ گھنٹوں میں ایک نماز پڑھنا، معیشت میں قرض کی اساد کی بہتات کا معیشت کے لیے مصر ہونا۔۔۔۔ اس میں قرآن و سنت شریعت کے خلاف ہونے کا فیصلہ ایک مرکب عمل ہے۔ اس میں قرآن و سنت شریعت کے خلاف ہونے کا فیصلہ ایک مرکب عمل ہے۔ اس میں قرآن و سنت سے مصالح معتبرہ کو سمجون بھی داخل ہے اور اس بات کی تحدید بھی کہ عالم داقعہ میں یہ مصالح محتبرہ کو رہے ہیں۔

آئندہ مباحث میں ہم مقاصہ شریعت کی روشیٰ میں حکم شرعی کی دریافت کا طریقہ (Methodology) متعین کرتے وقت اس تجزیہ کو سامنے رکھیں گے۔

ان نتائج پر کسی کو تعجب نہیں :ونا چاہیے۔ ایک دائی شریعت زمان و مکان کی تبریلیوں سے ای طرح عہدہ برآ ہو سکتی ہے۔ اوپر ہم نے جو مثالیں دی ہیں ان کا تعلق تازہ حالات سے ہے، لیکن اسلامی تاریخ میں ہمیشہ سے ایسا ہوتا آیا ہے۔ عہد نبؤت اور عہد صحابہ ﷺ کے بعض اظار کی طرف ہم پہلے اشارہ کر چکے ہیں۔ (۲۹) یہاں ایک ایسی مثال دی جا رہی ہے جس کا تعلق دوسری تا چوتھی صدی ہجری سے ہے جب فقہ اسلامی کی تدوین عمل میں آ رہی تھی۔

# تسعیر (اشیاء کی قیمتوں کی تعیین) کی مثال

ڈاکٹر عبد الحمید ابوسلیمان (۳۰) لکھتے ہیں کہ

فقہاء کرام نے سنت نبوی کی واضح عبارتوں کے باوجود تعیر، لینی قینتوں کی تعیین (Price control) کے حق میں فتوکی دیا، حالانکہ وہ ہمیشہ نص کی بابندی پر اصرار کرتے تھے اور سنت میں منقول واقعات کی بنا یر جزئی قیاس کے ذریعہ حکم کک پنچنا چاہتے تھے (ان کے اس طریقہ کو چھوڑ کر دوسرا طریقہ اختیار کرنے کا) سبب یہ تھا کہ اگر وہ قیتوں کی تعیین کے حق میں فتویٰ نہ ریتے تو ظلم واقع ہوتا۔ انھوں نے قیمتیں مقرر کر دینے کے حق میں اس لیے فتوی ویا کہ اس کے بغیر بازار کے حالات یر قابو بانا ممکن نہیں تھا۔ اس کے بغیر ساجی نظم قائم ركهنا اور معيشت مين بحثيت مجموعي توازن برقرار ركهنا ممكن نظر نہیں آیا۔ یہ ممکن نہیں تھا کہ بازار کے معاملات اور قیمتوں کے اتار چڑھاؤ میں ارباب اقتدار کی مداخلت کے بغیر توازن بحال کیا جا سکے۔ قیمتیں مقرر کیے بغیر معاشی ظلم کا سد باب ممکن تھا نہ ضرورت مندوں کو ان لوگوں کے استحصال سے بیایا جا سکتا تھا جو اشیاء فروخت کیا کرتے تھے۔(۲۱)

یہ بات کہ اشیاء کی قیمتیں نہ مقرر کی گئیں تو ظلم و انتحصال عام ہو جائے گا اور قیام عدل جیسا اہم مقصدِ شریعت پامال ہو گا، عقل و تجربہ کی روشن میں دریافت کی گئی۔ پچھلی مثالوں کی طرح یہ مثال بھی مقاصدِ شریعت کی روشن میں حکم شرعی تک چینچنے کے منہج (Methodology) کے بارے میں اہم رہنمائی کرتی

-4

### أيك انهم سوال

اختلاف نصوص قرآن و سنت کو سجھنے میں بھی ہوتا رہا ہے اور نصوص کی بنیاد پر قیاس میں بھی۔ لیکن یہ خیال بے بنیاد نہیں کہ مقاصد شریعت کی روشی میں تھم شرع کی دریافت میں اختلاف کا امکان زیادہ ہے تو پھر یہ اختلاف کیسے دور ہو گا؟ کیا کی ایک رائے تک پہنچنا ممکن ہوگا جس کی بنیاد پر کوئی اجتماعی فیصلہ کیا جا سکے؟ جہاں تک اجتماعی امور میں مقاصد شریعت کی روشی میں تھم شرع کی دریافت کا عمل 'شوری' کا طالب ہو (بمصداق نص: اَمُوُهُمُ شُوری بَیْنَهُمُ) موجودہ زمانہ میں شورائی عملی کی شکلیں کیا ہوں گی؟ کیا اس پورے عمل میں عدلیہ کا بھی خصہ ہوگا؟ اور اگر ہوگا تو کیا؟ آئندہ مباحث میں ہم ان امور پر غور کریں گے حصہ ہوگا؟ اور اگر ہوگا تو کیا؟ آئندہ مباحث میں ہم ان امور پر غور کریں گے طریقہ نائخ مقاصدِ شریعت کی روشنی میں تھم شرک کی دریافت کے طریقہ کا کھی (Methodology)

# حواشی و حواله جات باب دوئم

- ا۔ مقاصد شریعت سے کیا مراد ہے اور اس کو سمجھنے اور برسنے کی تاریخ پر پہلے باب میں گفتگو کی جا چکی ہے۔
- رعوت اور بین الانانی تعلقات میں مقاصد شریعت کو رہ نما بنانا۔ عام مسلمانوں، علماء اور ماہرین علوم جدیدہ کے کرنے کے کام۔ انتشار گروعمل سے بیخے کا اہتمام۔
  - ٣٠ چواغ داه، كراچى، اسلامي قانون نمبر، حصد اوّل، جلد ١٦، شاره ٧، جون ١٩٥٨ء، صفحه ٣١١
    - ٣ تاریخ شکیل ۱۲۷۰ء، حوالهٔ بالا، ص:۳۹۹
    - ۵ لاحظه جوحوالهُ بالا، ص: ۱۸۲۸، تاریخ میمیل مجله ۱۸۷۷،
- ٢ عبد الوباب خلاف، خلاصة تاريخ التشريع الإسلامي، كويت، دارالقلم، ١٩٧١ء، ص: ١٠٣
  - ٧ حواله بالا، ص: ١٠١٣-١٠١١

\_11

- - ۹ طاحظه بو: چواغ داه، کراچی، اسلای قانون نمبر، جلد۱۱، شاره ۲، جون ۱۹۵۸ء۔
  - وا\_ مصطفی احد الزرقاء، الفقه الإسلامي و مدارسه، ١٩٩٥ء، وشق، دارالقلم، ص: ١١٥-١١
- یہ عبارت مولانا اشرف علی تھانویؒ کی طرف منسوب ہے۔ ملاحظہ ہو اسلامک فقہ اکیڈی (انڈیا) کے منعقد کردہ دوسرے فقبی سمینار، ۸-۱۱/ بمبر ۱۹۸۹ء کی روداد، مطبوعہ دیلی، تاریخ طبع درج نہیں، ص: ۹۹۔ یہ عبارت مولانا محمد ظفیر الدین مفاحی نے اپنے مقالہ دوسری نوٹ کی شرعی حیثیت موجودہ دور میں' میں کس حوالہ کے بغیر نقل کی ہے۔ اس مجموعہ کے صفحہ ۲۵ پر مولانا تھالہ سیف اللہ رحمانی کے مقالہ میں بھی مولانا تھانو گ کے اس موقف کا ذکر کرتے ہوئے اصداد الفتاوی، جلد ۲، صفحہ ۵ کا حوالہ دیا گیا ہے۔ انسوں نے لکھا ہے کہ مفتی محمد شفیع صاحب کا بھی کی فتوئی تھا۔ صفحہ ۱۸۱ میں ایک انسوں نے لکھا ہے کہ مولانا رشید احمد گنگوہی کا بھی کی فتوئی تھا، نیز بعض دوسرے مقالہ نگار نے لکھا ہے کہ مولانا رشید احمد گنگوہی کا بھی کی فتوئی تھا، نیز بعض

علیائے ازہر کی بھی یمی رائے ہے۔ امداد الفتاوی، مطبوعہ مطبع مجتبائی، ویلی، ۱۳۲۱ھ، جلد سوم، صفحہ ۳۲ پر ایک سوال کے جواب میں مولانا تھانوی نے لکھا ہے ''نوٹ کی حقیقت حوالہ ہے''۔

- ١٢ مولانا خالد سيف الله رحماني، كوله بالا، صفحه ١٣
- ١٣ ي مولانا محمد ظفير الدين مفتاحي، محالمهُ بالا، صفحه ٩٩
  - ۱۰۳ ايضاً، صفحه ۱۰۳
  - ۱۵ مولانا زبير احمد قامي، محوله بالا، سفحه ۱۲۰
- ١٦٠ ايوسف قرضاوي، كيف نتعامل مع السنة النبوية، صفح ١٣١
  - 21\_ الينياً، صفحه ١٣٨
- ۱۸ قرارات مجلس المجمع الفقهى الإسلامى لرابطة العالم الإسلامى 19۸۵ء، كمه مكر مه شائع كرده رابط عالم إسلاى، عن ۱۹۸۹ء غير طاحظه بود مجلة البحوث الإسلامية، كمه مكر مه، ۱۹۰۹، ص: ۱۱-۳۳، قرار داد كا كمل متن البخ اختلاف ك ساتھ شخ مصطفى زرقاء كا تراد على على طاحقه بور مرتبه مجد احد كى، فتاوى مصطفى احمد الزرقاء، 1999ء، وشق، دارالقلم، ص: ۱۱۰–۱۱۵
- 19۔ فتاوی مصطفی احمد الزرقاء، تحولہ بالا، ص: ۱۱۰-۱۱۵ یہ بات اہلِ علم سے مخفی نہ ہو گی کہ ڈاکٹر حمیداللہ صاحب بھی ندکورہ بالا فتوئی سے مختلف رائے رکھتے تھے۔
- قرارات مجلس المجمع الفقهي الإسلامي لرابطة العالم الإسلامئ محوله بالا، ص:
   ۲۰-۲-۹۹
- ا۲۔ ایضا، صفحہ ۱۰۴، نیز ملاحظہ ہو اس قرارداد پر ڈاکٹر عبد الوہاب ابوسلیمان کا تبھرہ جو ان کی کتاب فقہ المضرورة وتطبیقاته المعاصرہ: آفاق وأبعاد کے صفحات ۱۵-۵۱ پر ہے۔ شائع کردہ اسلامک ریسرچ بیٹڈ ٹریننگ آسٹی ٹیوٹ، اسلامک ڈیولیمنٹ بنک، جدہ،
- ۲۲۔ تورّق کے موضوع پر اردو میں کوئی تحریر میرے علم میں نہیں ہے۔ انگریزی میں انٹرنیٹ پر google کے ذریعہ تلاش ہے کچھ مواد مل سکتا ہے۔ عربی میں ملاحظہ ہو:
- وزارت اوقاف، کویت ہے ٹاکع شدہ موسوعة الفقه الإسلامی، ۱۹۸۲ء، جلد۹، ص:
   ۱۳۷-۲۸۔

- مجموعہ ولّہ برکہ کی طرف سے منعقد ہونے والے 'ندوۃ البرکۃ' مطابق ۲۰۰۲ء میں اس موضوع پر متعدد مقالے پیش کیے گئے ، ان مقالہ نگاروں میں ڈاکٹر محمد علی القری اور محمد عبد الغفار شریف شامل ہیں۔
- ۔ جدّہ سے شائع ہونے والے رسالہ" الاسواق والاموال" کی جلد 9 کے شارہ ۹۱ اور ۹۳ میں جو ۲۰۰۲-۲۰۰۳ میں شائع ہوئے ہیں، اس موضوع پر ایک نداکرہ کی روداد ہے۔ نداکرہ میں حصہ لینے والوں میں عبد الرحیم ساعاتی، احمد محی الدین اور عمر حافظ وغیرہ شامل ہیں۔
- سای بن ابراتیم السویلم نے اس موضوع پر دو مقائے کھے ہیں، گر بین معلوم کہ کہیں شائع ہو چکے یا مصنف ہے ہی مل عمیں کے ۔ مصنف اسلامک ڈیولپنٹ بینک ، جدد سے وابستہ ہیں، مقالات کے عنوان درج ذیل ہیں:
- ۔ ''التورَق والتورَق المنظَم-دراسة تأصيلية''، اگست ٢٠٠٣ء، بيه مقاله رابطه عالم اسلاک کے مجمع فقہی کے سامنے پیش کیا گیا تھا۔ مجمع نے ان موضوع پر کوئی قرار داد بھی پاس کی تھی۔
  - "موقف السلف من التورّق المنظّم"، متمر ١٠٠٠ء
- ۔ تحد الس الزرقاء، ملاحظات حول التورق الموسِّسي، محمد على القرى ، تتبر ٢٠٠٠ء، بحرين، مصنف سے طلب كيا جاسكتا ہے ۔
- عزالدین خوج، التورّق: صار التمویل مخدوماً بدل ان یکون خادماً، ومتبوعاً بدل ان
   یکون تابعاً. بی مقالہ درج ذیل ویب سائٹ پر ویکھا جاسکتا ہے:

#### ww.islamicfi.com/arabic/research

- سعودی عالم شخ عبد اللہ بن منع اور خلیجی علاقہ کے شخ نظام یعقوبی مرقبہ تورّق کی تصویب کرتے ہیں، گر ان کی کوئی تحریر مقالہ نگار کے علم میں نہیں ہے۔
  - - مزید حوالوں کے لیے ملاحظہ ہو چھٹا باب۔
- اللہ عینہ میں قرض دینے والا کی چیز کو قرض لینے والے سے نفذ خرید کر ای کے ہاتھ ادھار فروخت کردیتا ہے۔ دیا جانے والا نفذ آئندہ ملنے والے نفذ سے کم ہوتا ہے۔ عینہ کے منتجہ میں تھوڑے نفذ کے عرض ایک مدت کے بعد زیدہ نفذ دینے کا عہد باتی رہتا ہے۔

- تورّق كا مآل بهى يبى ج، مرّ اس كى ابتداء ترض لين والى كى طرف سے ہوتى ہے۔ فنى تعريف اور فقبى علم كے لي طاحظہ ہو: وزارت اوقاف كويت كى شائع كردہ موسوعة الفقه الإسلامي، جلد، ۱۳۸۵، ص:۲۸ - ۱۳۸۷.
- - ٢٥ نكوره بالا تين اہم فكات اور مزيد باتوں كے ليے ملاحظه ہو:
- Theoritical studies in Islamic Banking عباس بير افور and Finance, Houstan, texas: The Institute for Research in Islamic studies 1987.
- Towards an Interest Free Islamic Economic وقار معود غال system, Leicester: The Islamic Foundation 1985.
- اسٹی ٹیوٹ آف اسلامک بینکنگ ، فائس اینڈ انثورنس کی تیارہ کردہ انسانیکلو پیڈیا آف اسلامک بینکنگ اینڈ فنانس جو ۱۹۹۵ء میں لندن سے شائع ہوئی۔ اس میں صفحہ اسلامک بینکنگ اینڈ فنانس جو ۱۹۹۵ء میں لندن سے شائع ہوئی۔ اس میں صفحہ اسلامک میر افور اور ۵۰-۲۸ بر محن خان کی تحریر سلاخلہ ہوں۔
- Issues in Islamic Banking, Leicester, U.K. The محمد نجات الله صدايق Islamic foundtion 1983.
- Riba, Bank Interest and Rationale of its گرنجات الله صدیق Prohibition, Jeddah, IRTI., IDB, 2004.
- ۲۷۔ قرآن کریم کی درج ذیل تین آیات میں نرکورہ بالا تیوں مقاصد کا بیان آیا ہے: سورہ مائدہ، آیت : ۹۰، جس میں قمار یعنی جوئے ہے روکا گیا ہے:

يَّا يُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا اِنَّمَا الْخَمُرُ وَ الْمَيْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْآزُلَامُ رِجُسٌ مِن عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِهُ هُ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُ نَ.

اے نوگو جو ایمان لائے ہوا یہ شراب اور جوا اور یہ آستانے اور پانے یہ سب گندے شیطانی کام بیں، ان سے برہیز کرو، امید ہے شخصیں فلاح نصیب ہوگ۔ سورۂ حشر آیت کے جس میں دولت کو امیروں کے درمیان حکّر کرتے رہنے سے روکا گیا ہے:

مَّآ اَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنُ اَهُلِ الْقُراى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرُبَىٰ وَالْيَتْمَىٰ وَالْمَسْكِيْنِ وَابْنِ السَّبِيُلِ كَى لاَ يَكُونَ دُوْلَةً بَيْنَ الْآغْنِيَاءِ مِنْكُمُ .

جو کچھ بھی اللہ تعالی بستیوں کے لوگوں سے اپنے رسول کی طرف بلٹادے وہ اللہ اور رسول اور رشتہ داروں اور بنامی اور مساکین اور سافروں کے لیے ہے ، تاکہ وہ تمھارے مال داروں ہی کے درمیان گردش نہ کرتا رہے۔

سورہ بقرہ آیات ۲۵۵-۲۸۰ خصوصاً ۲۵۸-۲۷۹ جس میں قرض پر اضافہ سے روکا گیا سے:

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا اتَّقُواللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِىَ مِنَ الرِّبَوَا اِنْ كُنْتُمُ مُّوْمِنِيْنَ. فَانُ لَّمُ تَفَعَلُوا فَاذَنُوا بِحَرْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمُ فَلَكُمْ رُءُ وُسُ اَمْوَالِكُمُ لَاتَظُلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ.

اے لوگو جو ایمان لائے ہو! خدا ہے ڈرو اور جو کچھ تھھارا سود لوگوں پر رہ گیا ہے اسے چھوڑ دو، اگر واقعی تم ایمان لائے ہو۔ تبن اگر تم نے ایما نہ کیا تو آگاہ ہوجاؤ کہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے تمھارے خلاف اعلانِ جنگ ہے ۔ اب بھی توبہ کرلو (اور سود چھوڑوو) تو اپنا اصل سرمایہ لینے کے تم حق دار ہو۔ نہ تم ظلم کرو نہ تم برظلم کیا جائے ۔

- ۲۷۔ محمد علی القری (The Qurd Hasan Bank (mimeo ، غیر مطبوعہ، مصنف سے جھیجنے کی درخواست کی جاسکتی ہے۔
- محمر انس الزرقاء، "بعض تحديات الفتوى والعدالة فى المصارف الإسلامية والاستجابات المقتوحة" يه مقاله ممان مين منعقد، ايك ملتقى حمبر ٢٠٠٣ء مين پيش كيا على معنف سے عاصل كيا جاكمتا ہے۔
- الله صديق Issues in Islamic Banking, Leicester, The الجر نجات الله صديق Islamic Foundtion 1985, pp61-64

۲۸ (۱) کرنی نوٹ کی شرق حیثیت (۲) عورت کا بغیر محرم کے سفر کرنا۔ (۳) صدقتہ فطر نقد
 کی صورت میں اواکرنا (۴) تطبین کے علاقہ میں نماز روزہ (۵) طویل المیعاد ٹھیکول میں ادائیگاں اور (۱) تو ترق ۔

٢٩\_ ملاحظه هو يبلا باب

-- عيد الحميد ابو سليمان: ازمة العقل المسلم، ١٩٩١ء، بيرندان، ورجينيا، المعبد العالمي للفكر الاسلامي، ص: ٥٠- اس كتاب كا أنكريزي ترجمه ١٥٥ والى سے شائع بوچكا ہے۔

اس مئلہ کی مزید تنقیح کے لیے الدخلہ ہو اس مصنف کی تصنیف اسلام کا نظریۂ ملکیت جو دیلی اور لاہور دونوں جگہوں سے جھپ چکی ہے۔ یہ بحث بارہویں باب میں پائی جاتی ہے۔ یہ بحث بارہویں باب میں پائی جاتی ہے۔ دیلی، مرکزی مکتبہ اسلامی ۱۹۷۳ء، ص:۸۸۰-۸۰۸، (طبع ۲۰۰۳ء کے صفحہ ۵۳۲-۵۰۵) لاہور اسلامک پہلی کیشتز، ۱۹۷۷ء، جلدا، صفحہ: ۱۸۲-۸۰۸۔

#### تيسرا باب

# مقاصدِ شریعت کی پہچان اور تطبیق میں عقل اور فطرت کا حصّہ

اس باب میں اس بات پر غور کیا جائے گا کہ شریعت اسلامی کے مقاصد کو جانے اور عملی زندگی میں ان کی مخصیل عمل میں لانے میں جاری عقل اور جاری فطرت کا کردار کیا ہے۔ یہ واضح کیا جائے گا کہ قرآن و سقت میں جاری رہنمائی کے لیے عقل و فطرت کو بنیاد بنایا گیا ہے۔ عقل و فطرت کا مجرپور استعال ہی اسوۂ نبوگ اور سیرت خلفاءِ راشدینؓ کا سبق ہے۔

جییا کہ پہلے دو ابواب کا مطالعہ کرنے والوں کو یاد ہو گا، ہم ایک ایسے طریقۂ بحث (methodology) کی تلاش میں ہیں جس سے کسی مخصوص صورت حال میں مقاصد شریعت کی رہنمائی میں حکم شرعی تک پہنچا جا سکے۔عقل و فطرت کے کردار کی تحقیق اسی سلسلہ کی ایک کڑی ہے۔

فطرت کیا ہے، عقل کس ملکہ کا نام ہے، دونوں میں کیا فرق ہے، کیا ربط ہے۔ دونوں آزادانہ کام کرتے ہیں، یہ بڑے ہے۔ دونوں آزادانہ کام کرتے ہیں، یہ بڑے ہیادی سوالات ہیں جن کے جواب فلاسفہ اور متحکمین نے دینے کی کوشش کی ہے۔ یہاں ہم یہ دیکھیں گے کہ قرآن کریم کی روشیٰ میں کیا صورت پیش آتی ہے۔

فطرت کا تصوّر عقل کے تھور سے زیادہ جامع ہے۔ عقل فطرت کا ایک هفتہ ہے، ایک ملکہ جو فطرت کے ساتھ وابستہ ہے۔ عقل کا کام سجھنا ہے۔ اس کام میں سارے حواس دیکھنا، سنا، چھونا، چھنا، سونگھنا سجھ رُدبہ عمل ہوتے ہیں۔ سوچنا، غور و فکر، تدبّر، عقل کے استعال کے معروف طریقے ہیں۔ سیر و ساحت، تجربہ، تبادلہ خیالات اس میں مددگار ہوتے ہیں۔ فطرت بنانے کے انداز یا ڈیزائن کا نام ہے۔ اچھائی اور سچائی کی پیچان اور برائی اور جھوٹ سے ان کو الگ کر سکنا کا نام ہے۔ اچھائی اور سچائی کی پیچان اور برائی اور جھوٹ سے ان کو الگ کر سکنا انسان کی بناوٹ کا جز ہے۔ قرتان کریم کی آیات میں اس طرف اشارے ملتے ہیں:

و اذ قال ابر هیم لابیه وقومه اننی بر آءٌ ممّا تعبدون. إلّا الّذی فطرنی فانّه سیهدین. [الرُحُف:۲۲ ۲۵]

یاد کرو وہ وقت جب ابرائیم علیہ السلام نے اپنے باپ اور اپنی قوم سے کہا تھا کہتم جن کی بندگ کرتے ہو میرا ان سے کوئی تعلق نہیں۔ میرا تعلق صرف اس سے ہے جس نے مجھے پیدا کیا، وہی میری رہنمائی کرے گا۔

فاقم وجهك للدين حنيفًا، فطرت الله الّتي فطر النّاس عليها، لا تبديل لخلق الله، ذلك الدين القيّم، ولكنّ اكثر النّاس لا يعلمون. [الروم: ٣٠]

پس کیسو ہو کر اپنا رخ اس دین کی طرف جما دو، قائم ہو جاؤ اس فطرت پر جس پر اللہ تعالی نے انسانوں کو پیدا کیا ہے۔ اللہ کی بنائی ہوئی ساخت بدلی نہیں جا کتی۔ یہی بالکل راست اور درست دین ہے۔ گر اکثر لوگ نہیں جانتے۔

دونوں آیتوں میں انسانی بناوٹ اور صافع کے درمیان حقیق رابطے کا ذکر ہے۔ ای امر کی تاکید دوسری آیات میں بھی ملتی ہے:

و نفس وّ ما سوُّها، فالهمها فجورها و تقواها. [التّمس: ١٤٤]

نفس انسانی کی اور اس ذات کی قتم جس نے اسے ہموار کیا، پھر اس کی بدی اور اس کی پرہیزگاری اس پر الہام کر دی۔

فطرت میں جڑی ہونے کی وجہ سے یہ چیزی، سچائی اور اچھائی انسانوں کے درمیان جانی پیچائی چیزیں بن جاتی ہیں۔ ای معروف کو ہدایت اللی کی بنیاد بنایا گیا ہے: گیا ہے:

خذ العفو وأمر بالعرف و اعرض عن الجهلين. [الاعراف: ١٩٩]

نری اور درگزر کا طریقہ اختیار کرو، معردف کی تلقین کیے جاؤ ادر جاہلوں سے نہ الجھو۔

كنتم خير امّةٍ اخرجت للناسِ تأمرون بالمعروف و تنهون عن المنكر وتؤمنون بالله.[آل عران: ١١٠]

اب دنیا میں وہ بہترین گردہ تم ہو جے انانوں کی ہدایت و اصلاح کے لیے میدان میں لایا گیا ہے، تم معروف کا تھم دیتے ہو، منکر سے روکتے ہو اور اللہ پر ایمان رکھتے ہو۔

سچائی اور اچھائی کو جانے اور پہچانے میں عنل کی بڑی اہمیت ہے۔ عقل خود شناسی اور خدا شناسی دونوں کے لیے ضروری ہے۔ انسانوں میں کسی بات کے مقبول یا نا قابل قبول ہونے کا علم بھی عقل ہی کے ذریعہ مل سکتا ہے۔ اللہ کی ہدایت جب نبی اور رسول کے ذریعہ آتی ہے تو اس سے استفادہ کے لیے بھی

عقل ناگزیر ہے۔ قرآن کریم میں عقل، فکر، نظر، سمح، بصر، تفکّر، ندیّر، تفقه، وغیرہ الفاظ ای سیاق میں آئے ہیں۔ سورہ روم کی ۸ سے ۴۲ آیات میں ان میں سے کئی الفاظ آئے ہیں۔

#### مقاصد

سپائی، اچھائی، خوبصورتی اور انصاف۔ یا حق، خیر، جمال اور عدل وہ بنیادی قدریں ہیں جن کے گرد سارے مقاصد گھوشتے ہیں۔ یہ حقیقت ہمیں استقراء ہے معلوم ہوئی ہے۔ جیسا کہ ہم نے اوپر دیکھا، سپائی اور اچھائی کی پیچان فطرت میں ودیعت ہے۔ بہی حال خوبصورتی یا جمال کا بھی ہے۔ البتہ عدل کا معاملہ پچھ مختلف ہے۔ عدل کا تعلق انفرادی سے زیادہ اجماعی زندگی ہے ہے۔ اس کی بیچان میں عقل کا کردار زیادہ نمایاں ہے اور اس بیچان کی شکیل اللہ کی ہدایت ہوتی ہے۔ بہی وجہ ہے کہ رمولوں کے بیچنے کا مقصد عدل سے جوڑا گیا ہے: سے ہوتی ہے۔ بہی وجہ ہے کہ رمولوں کے بیچنے کا مقصد عدل سے جوڑا گیا ہے: لفد ارسلنا رسلنا بالبینٹ و انولنا معھم الکتاب و المیزان لیقوم الناس بالقسط [الحدید: ۲۵]

ہم نے اپنے رسولوں کو صاف صاف نشانیوں (اور ہدایات) کے ساتھ بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان نازل کی تاکہ لوگ انصاف پر قائم ہوں۔

بدلتے ہوئے حالات میں مختلف انسانی افراد اور گروہوں کے درمیان اس امر پر اتفاق رائے کم دیکھا گیا ہے کہ عدل کیا ہے۔ حسن و جمال یا خوبصورتی ایک موضوعی (subjective) امر ہے، پھر بھی فطرت سے راست تعلّق کی بنا پر کسی چیز کے خوبصورت ہونے کے بارے میں اتفاق ہو جاتا ہے۔ ای طرح کسی چیز کے خوبصورت ہونے کے بارے میں اتفاق ہو جاتا ہے۔ ای طرح

اچھائی کے بارے میں بھی فطرت ہے اس کے تعلق کی بنا پر اتفاق وارد ہے۔

ہوائی ایک معروضی (objective) امر ہے۔ اگر زیر بحث معاملہ کا تعلق امور
غیب ہے نہ ہو تو اتفاق آسان ہے۔ گر عدل کے تصور سے مفادات وابستہ ہوں
گے۔ فطرت فیصلہ نہیں کرا علق۔ عقل بیٹک رہنمائی کرتی ہے گر تجربہ اور تاریخ
گواہ ہیں کہ اختلافات ختم نہیں ہوتے۔ اللی ہدایت عدل کی طرف رہنمائی بھی
کرتی ہے اور اختلاف کی صورت میں فیصلہ کا طریقہ بھی بتاتی ہے۔ ہمارا موضوع،
مقاصد شریعت کی روثنی میں حکم شرق کی دریافت، بہت وسیع ہے۔ زندگی کے تمام
مقاصد شریعت کی روثنی میں حکم شرق کی دریافت، بہت وسیع ہے۔ زندگی کے تمام
عدل اور امن کے قیام ہے ہیں۔ گر دور جدید کے مباحث کا تعلق زیادہ تر
عدل اور امن کے قیام سے ہاں لیے آئندہ مباحث زیادہ تر انہی پر مرکوز
ہوں گے۔ چوں کہ خود عدل کا سچائی اور اچھائی اور خوبصورتی سے گہرا تعلق ہے
اس لیے سے قدریں بھی ہمارے سامنے رہیں گی۔

## قيام عدل

قرآن کریم میں عدل کے تھوں پر تجریدی بینات کی بجائے عملاً پیش آنے والے حالات اور ساجی، سیای اور اقتصادی رشتوں کے سیاق میں بات کی گئی ہے۔ یہ بات بھی خاندان کے اندر عادلانہ تعلقات برقرار رکھنے کے بارے میں ہوتی ہے۔ نیل ہوتی ہے۔ ذیل ہوتی ہے۔ ذیل میں ہم بعض آیات کا مطالعہ کریں گے اور یہ جانے کی کوشش کریں گے کہ ان کے فہم وتطبیق میں عمل و فطرت کا کیا کردار ہے۔

إِنَّ الله يأمر بالعدل والاحسان و اِيتآء ذى القربى و ينهى عن الفحشاء و المنكر والبغى، يعظكم لعلّكم تذكرون.[انحل: ٩٠] الله عدل اور احمان اور صله رحى كا تحكم ديتا ہے اور بدى و بے حيائى

اور ظلم و زیادتی سے منع کرتا ہے۔ وہ شھیں نصیحت کرتا ہے تا کہ تم سبق لو۔

و لا تقربوا مال اليتيم الا بالتي هي احسن حتى يبلغ اشده، و اوفوا الكيل والميزان بالقسط، لا نكلف نفساً الا وسعها، واذا قلتم فاعدلوا و لو كان ذا قربى، و بعهد الله اوفوا، ذلكم وضّكم به لعلكم تذكّرون.[الانعام: ١٥٢]

اور ينتيم كے مال كے قريب نہ جاؤر گر ايسے طريقے سے جو بہترين ہو، يہاں تك كہ وہ اپنے سنّ رشد تك پہني جائے اور ناپ تول ميں پورا انساف كرو۔ ہم ہر محض پر ذمّه دارى كا اتنا ہى بار ركھتے ہيں جتنا اللہ كے امكان ميں ہے اور جب بات كہو انساف كى كہو خواہ معاملہ اللہ كے امكان ميں ہے اور جب بات كہو انساف كى كہو خواہ معاملہ اپنے رشتہ دار كا كيول نہ دو اور اللہ كے عہد كو پورا كرور ان باتوں كى ہدايت اللہ نے تنہيں كى ہے، شايد كہ تم نفيحت قبول كرور

يَايَهَا الّذين امنوا كونوا قوَمين لله شهدآء بالقسط، ولا يجرمنّكم شنان قومٍ على ألَّا تعدلوا، عدلوا، هو اقرب للتقوى واتّقوا الله، انّ الله خبيرٌ بما تعملون.[المائدم: ٨]

اے لوگو جو ایمان لائے ہوا اللہ کی خاطر رائی پر قائم رہنے والے اور انساف کی گواہی دینے والے بنو۔ کی گروہ کی دھنی تم کو اتنا مشتعل نہ کر دے کہ انساف سے پھر جاؤ۔ عدل کرو، یہ خدا تری سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔ اللہ سے ڈر کر کام کرتے رہو، جو پچھ تم کرتے ہو اللہ اس سے پوری طرح با خبر ہے۔

ان آیات میں دوسری اہم ہدایات کے علاوہ خاندان اور رشتہ داروں کے

طقہ میں بڑے گروہ اور قوم کے دائرے میں اور آخری آیت میں بین الاقوای تعلقات میں عدل و انصاف سے کام لینے کی تاکید کی گئی ہے۔ اقرباء کی المداد، زور زیادتی سے اجتناب، بیٹم کے مال کو امانت جانا، ناپ تول میں بے ایمانی نہ کرنا، بولنا تو بچ بولنا، گواہی بے لاگ دینا خواہ اس کی زد کمی پر پڑے ۔۔۔۔۔ سے سب اصل قدر لیمن عدل کی مثالیں ہیں۔ کمی عملی صورت حال میں ان کی تطبیق تو متعلق فرد ہی کر سے گا۔ مثال کے طور پر سورہ نماء کی آیت ۵۸ میں جو بات کہی گئی ہے، اس کے عملی تقاضے کمی متعلین صورت حال میں انسان کو خود متعلین کرنے بڑیں گے:

إِنَّ الله يامركم أن تؤدُّوا الامنات الى أهلها وأذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل.

اللہ تم کو تکم دیتا ہے کہ امانتی الل امانت کے سپرد کرو اور جب لوگوں کے درمیان فیصلہ کرو تو عدل کے ساتھ کرو....۔

سورہ نیاء آیت ۱۳۵ میں بھی عدل وقط کی بات ک گئی ہے:

يَّآيهًا الَّذين امنوا كونوا قوِّمين بالقسط، شهدآء لله و لو على انفسكم أو الوالدين والاقربين، ان يكن غنياً او فقيراً فالله اولى بهما، فلا تتبعوا الهولى ان تعدلوا......

اے ایمان لانے والو! انصاف کے علم بردار اور خدا واسطے کے گواہ بنو، اگر چہ تمھارے انصاف اور تمھاری گواہی کی زد تمھاری اپنی ذات پر یا تمھارے والدین یا رشتہ داروں پر ہی کیوں نہ پڑتی ہو۔ فریق معاملہ خواہ مالدار ہو یا غریب، اللہ تم سے زیادہ ان کا خیر خواہ ہے۔ لہذا اپنی خواہش نفس کی بیروی میں عدل سے باز نہ رہو۔۔۔۔۔

سورہ بقرہ کی آیت ۲۸۲-۲۸۲ میں ادھار لین دین میں عدل و قبط کے تقاضے بورا کرنے کی جوشکل تجویز کی گئی ہے اس کے مطالعہ سے صاف ظاہر ہے کہ دوسرے زمانے اور دوسرے حالات میں انہی تقاضوں کی پیمیل دوسرے طریقہ سے کی جا سکے گی۔ ان آیات کا ترجمہ درج ذیل ہے:

''اے لوگو جو ایمان لائے :و! جب کسی مقررہ وقت کے لیے تم آپس میں ادھار لین دین کرو تو اسے لکھ لیا کرو۔ فریقین کے درمیان انساف کے ساتھ ایک شخص دستاویز تیار کرے جے اللہ نے لکھنے یر صنے کی قابلیت بخشی ہو، اے لکھنے سے انکار نہ کرنا عاہیے۔ وہ لکھے اور املا وہ شخص کرائے جس پر حق آتا ہو ( لیعنی ادھار لینے والا) اور اے اللہ، اینے رب سے ڈرنا چاہیے کہ جو معاملہ طے ہوا ہو اس میں كوئى كمى بيشى نه كرے ليكن اگر ادھار لينے والا خود نادان يا ضعيف ہو، یا الما نہ کرا سکتا ہو، تو اس کا ولی انصاف کے ساتھ الما کرائے۔ چر این مردول میں سے وو آدمیول کی اس بر گواہی کرا لو اور اگر دو مرد نه بول تو ایک مرد اور دو عورتی بول تاکه ایک بجول جائے تو دوسری اسے یاد دلا دے۔ یہ گواہ ایسے لوگوں میں سے ہونے جاہمیں جن کی گواہی تمحارے درمیاں مقبول ہو۔ گواہوں کو جب گواہی دینے کے لیے کہا جائے تو انھیں انکار نہ کرنا جاہیے۔ معاملہ خواہ چھوٹا ہو یا برا، میعاد کی تعیین کے ساتھ اس کی دستاویز لکھوا لینے میں تساہل نہ كرو- الله ك نزديك بيطرابقة تحمارك ليه زياده مبنى بر انصاف ب، اس سے شہادت قائم ہونے میں زیادہ سہولت ہوتی ہے اور تمھارے شكوك وشبهات مين جتلا مونے كا امكان كم ره جاتا بي ..... عدل و قبط کا حوالہ خاندانی زندگی میں میاں بیوی کے تعلقات کے ضمن میں بھی آیا ہے۔ سورہ نباء آیت ۱۳۷ ہے ۱۳۰ تک نیز سورہ جمرات آیت ۹ اور ۱۰ میں دو مسلمان گروہوں کے درمیان جھڑے کی صورت میں عدل پر زور دیا گیا ہے۔ اللہ چاہتا ہے کہ ہم ہر حال میں عدل پر قائم رہیں۔ خاندان میں رشتہ داروں سے داسطہ ہو یا اپنے ہی گروہ میں ہم قو وں سے معالمہ کرنا ہو، یا عام انسانوں سے سابقہ پیش آ جائے۔ ہر حال میں انساف کا دامن مضبوط تھا ہے رہنا چاہیے۔ عادلانہ معالمت سچائی پر مبنی ہوتی ہے، اس کا نتیجہ اچھا نکاتا ہے۔ اس میں زاتی مفاد کی خاطر دوسروں کی حق تلفی نہیں کی جاتی۔ قرآن کے زدیک اصل اہمیت اس کی ہے کہ ہم عدل کرنے کا ارادہ رکھتے ہوں اور اس ارادہ میں مخلص اہمیت اس کی ہے کہ ہم عدل کرنے کا ارادہ رکھتے ہوں اور اس ارادہ میں مخلص ہوں۔ اس کا زور انبانوں میں عدل کرنے کا عزم (commitment) پیدا کرنے کی جورہ کرنے یہ ہوت کہ فیصلہ بیں مخلص لوگوں کی سمجھ بوجھ پر کرنے کا بوں گی ہوت وہ ضروری قرار دیتا ہے کہ فیصلہ باہم مشورے سے کیا جائے۔

## ازالدَ ظلم

قیام عدل کے لیے ضروری ہے کہ ظلم دور کیا جائے۔ظلم عدل کا متفاد ہے، ظلم کی تعریف ہے: وضع الشیٰ فی غیر محلّه کس چیز کا بے جا استعال، اس کا بے موقع دخل دینا۔ قرآن کریم میں ظلم کی بڑی نمت کی گئی ہے اور اس سے دور رہنے کی تاکید کی گئی ہے۔ظلم کی تمام شکوں کا احاطہ ممکن نہیں گر درج ذیل آیات کے مطالعہ سے جمیں مدد ملے گی۔ جیسا کہ آپ دیکھیں گے، ان آیات میں اکثر اوقات ظلم کی پہچان فطرت اور عقل کی بنیاد پر کی گئی ہے۔ چنانچہ ذیل کی آیت میں عقل و فطرت کی آواز حضرت واؤد علیہ السلام کی زبانی صاف سنائی دیتی ہے:

و هل آتک نبؤا الخصم اذ تسوّروا المحراب، اذ دخلوا علی داؤد ففزع منهم. قالوا لاتخف، خصمن بغی بعضنا علی بعض فاحکم بیننا بالحق ولا تشطط واهدنا الی سوآء الصراط. ان هذا اخی له تسعّ و تسعون نعجة و لی نعجة واحدة فقال اکفلنیها و عزّنی فی الخطاب. قال لقد ظلمک بسؤال نعجتک الی نعاجه. و ان کثیرا من الخلطآء لیبغی بعضهم علی بعض الا الذین امنوا و عملوا الصّلحت و قلیل ما هم. و ظنّ داؤد انّما فتنه فا ستغفر ربّه و خرّ راکعاً و اناب. [۳ ۲۱، ۲۲]

پھر شمیں کچھ خبر پنجی ہے ان مقدے والوں کی جو دیوار پڑھ کر اس کے بالاخانے میں گھس آئے تھے؟ جب وہ داؤد کے پاس پنچے تو وہ افیں دیکھ کر گھبرا گیا۔ انھوں نے کہا ڈریے نہیں ہم دو فریق مقدمہ بیں جن میں سے ایک نے دوسرے پر زیادتی کی ہے۔ آپ ہمارے درمیان ٹھیک ٹھیک حق کے ساتھ فیصلہ کر دیجیے، بے انصافی نہ کیجے اور ہمیں راہ راست بتائے۔ یہ میرا بھائی ہے اس کے پاس نانوے دنمیاں ہیں ادر میرے پاس صرف ایک دنبی ہے۔ اس نے مجھ سے کہا یہ ایک دنبی ہے۔ اس نے محص کہا یہ ایک دنبی ہمی میرے حوالے کر دے اور اس نے گفتگو میں میرے حوالے کر دے اور اس نے گفتگو میں میرے داؤد نے کہا: اس شخص نے اپنی دنبیوں کے ساتھ تیری دنبی ملا لینے کا مطالبہ کر کے یقینا تجھ پر ظلم کیا ہے اور واقعہ سے ہے

کہ مل جل کر ساتھ رہنے والے لوگ اکثر ایک دوسرے پر زیادتیاں کرتے رہتے ہیں۔ بس وہی لوگ اس سے بچے ہوئے ہیں جو ایمان رکھتے اور عمل صالح کرتے ہیں اور ایسے لوگ کم ہی ہیں۔ (یہ بات کہتے کہتے) داؤد سمجھ گیا یہ تو ہم نے دراصل اس کی آزمائش کی ہے۔ چنانچہ اس نے ایپنے رہ سے معافی ما گلی اور سجدے میں گر گیا اور رجوع کر لیا۔

ظلم کی ایک تھلی قتم دوسرے کا مال ہڑپ کرنا ہے خواہ ایبا کرنے کا موقع باافتدار ہونے کی وجہ سے ملے یا لین دین میں فریق ٹانی کی کمزوری کی وجہ سے ملے:

انّ الّذين يأكلون اموال اليتملى ظلماً انّما يأكلون في بطونهم ناراً و سيصلون سعيرًا. [التماء: ١٠]

جو لوگ ظلم کے ساتھ بیبوں کا مال کھاتے ہیں دراصل وہ اپنے پیٹ آگ میں آگ ہوئی آگ میں جھو کئے جا کیں گے۔ جھو کئے جا کیں گے۔

يَّا يَها الَّذِين امنوا لا تاكلوا اموالكم بينكم بالباطل الاَّ ان تكون تجارةً عن تراضٍ منكم ولا تقتلوا انفسكم إنَّ الله كان بكم رحيما. و من يفعل ذلك عدواناً و ظلماً فسوف نصليه ناراً و كان ذلك على الله يسيد ا.[النباء: ٢٩٠٣]

اے لوگو! جو ایمان لائے ہو آپس میں ایک دوسرے کے مال باطل طریقہ سے نہ کھاؤ۔ لین دین ہونا چاہیے آپس کی رضامندی سے اور اینے آپ کوفل نہ کرو، یقین مانو کہ اللہ تمھارے اوپر مہربان ہے۔ جو مخص ظلم و زیادتی کے ساتھ ایبا کرے گا اس کو ہم ضرور آگ میں جھو نکیں گے اور یہ اللہ کے لیے کوئی مشکل کام نہیں ہے۔

قرض دی جانے والی رقم ہر سود لینا، لین دین میں اپنی پوزیش سے بے جا فائدہ اٹھانا ہے۔ اسے ظلم قرار دیا گیا ہے:

يّا يّها الّذين امنوا اتّقوا الله و ذروا مابقى من الربّوا ان كنتم مؤمنين. فان لم تفعلوا فأذنوا بحربٍ من الله و رسوله، و ان تبتم فلكم رؤوس امو الكم لا تَظلمون و لا تُظلمون [البّره: ١٤٨٨-١٤٧]

اے لوگو جو ایمان لائے ہو! خدا سے ڈرو ادر جو کچھ تھارا سود لوگوں پر باتی رہ گیا ہے اسے جھوڑ دو اگر واقعی تم ایمان لائے ہو۔ لیکن اگر تم نے ایسا نہ کیا تو آگاہ ہو جاؤ کہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے تھارے خلاف اعلان جنگ ہے۔ اب بھی توبہ کر لو (اور سود جھوڑ دو) تو اپنا اصل سرمایہ لینے کے تم حق دار ہو۔ نہ تم ظلم کرو نہ تم پر ظلم کیا جائے۔

انیانی تعلقات میں ظلم دزیادتی کی ایک بڑی مثال لوگوں کو آزادگ ضمیر،
آزادگ نقل و حرکت اور دوسری بنیادی آزادیوں سے محروم کرنا ہے۔ یہ روک ٹوک
آگے چل کر جان و مال پر دست درازی اور فوج کشی کی شکل اختیار کر لیتی ہے جوظلم کی ایس بناہ کن شکل ہے جس کی روک تھام ضروری ہے۔ اس د فاعی جنگ سے عام انسانوں کے بنیادی حقوق کی بحالی وابستہ ہے۔ ایس دفاعی جنگ کے ذریعہ کمزور اور دبا کر رکھے ہوئے لوگوں کا عز و شرف بحال کرنا اور انھیں ظلم سے خبات دلانا ضروری ہے:

ومن اظلم ممّن منع مسلجدَ الله أن يذكر فيها اسمه و سعىٰ في

خرابها. اولَيْك ما كان لهم ان يدخلو ها إلا خائفين. لهم في الدنيا خزي و لهم في الأخرة عذابٌ عظيم. [البقرة:١١٢]

اور اس شخص سے بڑھ کر ظالم کون ہوگا جو اللہ کے معبدوں میں اس کی یاد سے روکے اور ان کی ویرانی کے دریے ہو۔ ایسے لوگ اس قابل ہیں کہ ان عبادت گاہوں میں قدم نہ رکھیں اور اگر وہاں جائیں بھی تو ڈرتے ہوئے جائیں۔ ان کے لیے تو دنیا میں رسوائی ہے اور آخرت میں عذاب عظیم۔

أذن للّذين يُقتَلون بانّهم ظُلموا، و انّ الله على نصرهم لقدير. الّذين اخرجوا من ديارهم بغير حق اللا ان يقولوا ربّنا الله. و لو لا دفع الله النّاس بعضهم ببعض لَهدّمت صوامع و بيع وصلوات و مسجد يذكر فيها اسم الله كثيرا، و لينصرن الله من ينصره، انّ الله لقوى عزيز .[انج: ٣٩٠٠٩]

اجازت وے دی گئی ان لوگوں کو جن کے ظاف جنگ کی جا رہی ہے کیوں کہ وہ مظلوم ہیں اور اللہ یقینا ان کی مدد پر قادر ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جو اپنے گھروں سے ناحق نکال دیئے گئے صرف اس قصور پر کہ وہ کہتے تھے: ہمارا رہ اللہ ہے۔ اگر اللہ لوگوں کو ایک دوسرے کے ذریعہ وفع نہ کرتا رہ تو خانقاہیں اور گرجا گھر اور معبد اور معبد اور معبد یوں بین، جن میں اللہ کا کثرت سے نام لیا جاتا ہے، سب مسار کر معبدیں، جن میں اللہ کا کثرت سے نام لیا جاتا ہے، سب مسار کر یک جا کیں۔ اللہ ضرور ان لوگوں کی مدد کریں گئے۔ اللہ بردا طاقور اور زبردست ہے۔

ومالكم لا تقاتلون في سبيل الله والمستضعفين من الرجال و النسآء

والولدان الدین یقولون ربّنا اخرجنا من هذه القریة الظالِم اهلها و اجعل لنا من لدنک نصی[النباء: 24] اجعل لنا من لدنک نصی[النباء: 24] آخر کیا وجہ ہے کہ تم اللہ کی راہ میں ان بے بس مردوں اور عورتوں اور بچوں کی خاطر نہ لڑو جو کمزور پاکر دبا لیے گئے ہیں اور فریاد کر رہ ہیں کہ خدایا ہم کو اس بہتی سے نکال جس کے باشندے ظالم ہیں اور این طرف سے ہمارا کوئی حامی و مددگار پیدا کر دے۔

انبان اپنے اوپر بھی ظلم کر سکتا ہے۔ سب سے بڑا ظلم یہ ہے کہ اللہ کا کسی کو شریک تھبرایا جائے۔ یہ بے عقلی کی بات ہے، انبان اپنی روزمرہ کی زندگی میں بھی ایبا نہیں کرتا کہ کسی بے اثر وبے اختیار کو اینے سر چڑھا لے:

ضرب لكم مثلاً من انفسكم، هل لكم من مًا ملكت ايمانكم من شركآء في مَارزقنكم فانتم فيه سوآء تخافونهم كخيفتكم انفسكم، كذلك نفصّل الأينت لقوم يعقلون. بل اتبع الذين ظلموا اهوآء هم بغير علم، فمن يهدى من اضل الله و ما لهم من نصرين. [الرم:٢٩'٢٨]

وہ شمسیں خود تمھاری اپنی ہی ذات سے ایک مثال دیتا ہے۔ کیا تمھارے ان غلاموں میں سے جو تمھاری ملکیت میں سے ہیں کچھ غلام ایسے بھی ہیں جو ہمارے دیے ہوئے مال و دولت میں تمھارے ساتھ برابر کے شریک ہوں اور تم ان سے اس طرح ڈرتے ہو جس طرح آپس میں اپنے ہمسروں سے ڈرتے ہو؟ ۔۔۔۔۔ اس طرح ہم آیات کھول کر پیش کرتے ہیں ان لوگوں کے لیے جو عقل سے کام لیتے ہیں۔ گریے فلالم بے سمجھے بوجھے اپنے تخیلات کے پیچھے چل

پڑے ہیں، اب کون اس شخص کو راستہ دکھا سکتا ہے جسے اللہ نے بھٹکا دیا ہو۔ ایسے لوگوں کا تو کوئی مددگار نہیں ہو سکتا۔

وہ لوگ زیادہ برے ہیں جو بار بارسمجمانے کے باوجود یہ بات نہ بجھ سکیں: ومن اظلم ممّن ذکّر بایٰتِ ربّہ فاعرض عنها و نسبی ما قدّمت بداہ. انّا جعلنا علیٰ قلوبهم اکنّةً ان یفقهوہ و فی اذانهم وقراً، و ان تدعهم الی الهدیٰ فلن یهتدوا اذّا ابداً [الکین:۵۵]

اور اس مخص سے بڑھ کر ظالم اور کون ہے جے اس کے رب کی آیات سنا کر ہدایت کی جائے اور وہ اس سے منہ پھیرے اور اس برے انجام کو بھول جائے جس کا سر و سامان اس نے اپنے لیے خود اپنے ہاتھوں کیا ہے۔ (جن لوگوں نے یہ روش اختیار کی ہے) ان کے دلوں پر ہم نے غلاف پڑھا دیے ہیں جو آئھیں قرآن کی بات نہیں سجھنے دیے، اور ان کے کانوں ہیں ہم نے گرانی پیدا کر دی ہے۔ تم آئھیں ہدایت کی طرف کتنا ہی بلاؤ، وہ اس حالت میں بھی ہرایت نے طرف کتنا ہی بلاؤ، وہ اس حالت میں بھی ہرایت نے یا تیں گھی

قرآن بتاتا ہے کہ بیظم عقل نہ استعال کرنے کا تیجہ ہے: ولا تدع من دون اللہ ما لا ینفعک و لا یضرّک فان فعلت فانک اذاً من الظُّلمین [رئس: ۱۰۲]

اور الله کو چھوڑ کر کسی الی ہتی کو نہ پکار جو تجھے نہ فائدہ پہنچا سکتی ہے نہ نائدہ پہنچا سکتی ہے نہ نقصان۔ اگر تو ایسا کرے گا تو ظالموں میں سے ہوگا۔

اپی عقل نہ استعال کر کے شرک میں مبتلا ہونے والوں سے زیادہ ظلم کے مرتکب وہ لوگ ہیں جو دوسروں کو بھی ای راہ پر چلانے لگیں۔ سورہ انعام کی

آیت ۱۳۳ میں ایسے بی لوگوں کا ذکر ہے۔ خاص طور پر نوٹ کرنے کی بات سے ہے کہ قرآن ایسے لوگوں کو ب نقاب کرنے اور سادہ لوح عوام کو ان کی مگراہ کن قیادت سے کام لیتا ہے۔ آیت کا ترجمہ ورج ذیل ہے:

پھر وہی ہے جس نے مویشیوں میں سے وہ جانور بھی پیدا کیے ہیں جن سے سواری اور باربرداری کا کام لیا جاتا ہے اور وہ بھی جو کھانے اور بچھانے کے کام آتے ہیں۔ کھان ان چیزوں میں سے جو اللہ نے شخصیں بخشی ہیں اور شیطان کی پیروی نہ کرو کہ وہ تحھارا کھلا دشمن ہے۔ یہ آٹھ نر و مادہ ہیں۔ دو بھیڑ کی قتم سے اور دو بکری کی قتم سے۔ اے محمہ! ان سے پوچھو کہ اللہ نے ان کے نرحرام کیے میں یا مادہ یا وہ نتج جو بھیڑوں اور بکریوں کے پیٹ میں ہوں۔ نمی کھک ٹھیک ٹھیک علم کے ساتھ مجھے بتاؤ اگر تم سے۔ پوچھو ان کے نر اللہ اون کی قتم سے۔ پوچھو ان کے نر اللہ کھوں۔ کو تم سے بین یا مادہ یا وہ دو گائے کی قتم سے۔ پوچھو ان کے نر اللہ اون کی قتم سے۔ پوچھو ان کے نر اللہ کی حرام ہونے ہوں۔ کیا تم اس وقت حاضر تھے جب اللہ نے ان کے حرام ہونے کی تم اس وقت حاضر تھے جب اللہ نے ان کے حرام ہونے کو سے میں اور کون ہوگا جو اللہ کی موں۔ کیا تم اس وقت حاضر تھے جب اللہ نے ان کے حرام ہونے کی خم دیا تھا؟ پھر اس شخص سے بڑھ کر ظالم اور کون ہوگا جو اللہ کی طرف منسوب کر کے جھوٹی بات کے تاکہ علم کے بغیر لوگوں کی غلط طرف منسوب کر کے جھوٹی بات کے تاکہ علم کے بغیر لوگوں کی غلط کے رہنمائی کرے۔ یقینا اللہ ایسے ظالموں کو راہ راست نہیں دکھاتا۔

سورہ انعام آیت ۲۱ میں بھی ایسے مرتبین ظلم کا ذکر آ چکا ہے۔ ایسے لوگ تاریخی حقائق کو توڑ موڑکر اپنی روش کا جواز فراہم کرنے اور دوسروں کو حق کی بیردی سے روکنے کی کوشش کر کے مزیدظلم کے مرتکب ہوتے ہیں: اَم تقولون أنّ أبراهم و أسمعيل و أسحق و يعقوب والأسباط كانوا هوداً أو نصارى. قل ءَ أنتم أعلم أم الله. و من أظلم ممّن كتم شهادةً عنده من الله. و ما الله بغافل عمّا تعملون [المَقرة: ١٣٠]

پھر کیا تمھارا یہ کہنا ہے کہ ابراهیم، اساعیل، اسحاق اور یعقوب اور اولاد یعقوب سب کے سب یہودی یانفرانی تھے؟ کہو: تم زیادہ جانتے ہو یا اللہ؟ اس شخص سے بڑا ظالم اور کون ہو گا جس کے ذیّے اللہ کی طرف سے ایک گواہی ہو اور وہ اسے چھپائے۔ تمھاری حرکات سے اللہ غافل تو نہیں ہے۔

#### ازالهٔ فساد اور قیام امن و صلاح

مقاصدِ شریعت کی فہرست میں زمین سے نا دور کر کے امن قائم کرنے اور اصلاح کا اہتمام کرنے کو بہت اونچا مقام حاصل ہے۔ قرآن کریم کی متعدّ د آیات میں مثالوں کے ذریعہ زمین میں فساد کا مطلب بتایا گیا ہے۔ یہ بھی بتایا گیا ہے۔ یہ بھی بتایا گیا ہے کہ اس سلسلہ کو روکنا کیوں ضروری ہے اور امن قائم کرنے کے لیے ہمیں کیا کرنا ہوگا۔ قران کریم کی ان آیات کے مطالعہ سے ان دونوں کاموں، فساد کو پہچانے اور اس کے دور کرنے کی تدابیر اختیار کرنے نیز امن و صلاح کا اہتمام کرنے میں عقل اور فطرت کا اہم رول سامنے آئے گا:

ومن النّاس من يعجبك قوله فى الحيوة الدنيا و يشهد الله على ما فى قلبه و هو الدّ الخصام. و اذا تولّى سعى فى الارض ليفسد فيها و يهلك الحرث و النسل، والله لايحبّ الفساط القرة ٢٠٥٬٢٠٢] النانول ميں سے كوئى تو ايبا ہے كہ جس كى باتيں دنيا كى زندگى ميں شميں بہت بھلى معلوم ہوتى ہيں اور اپنى نيك ئيتى پر وہ بار بار خدا

کو گواہ مظہراتا ہے۔ گر حقیقت میں وہ بدترین دشمن حق ہوتا ہے۔ جب اے افتدار حاصل ہو جاتا ہے تو زمین میں اس کی ساری دوڑ دھوپ اس لیے ہوتی ہے کہ فساد کھیلائے، کھیتوں کو غارت کرے اور نسل انسانی کو تباہ کرے۔ حالائکہ اللہ (جسے وہ گواہ بنا رہا تھا) فساد کو ہرگز پہندنہیں کرتا۔

انسانی زندگی اور زندگی قائم رکھنے کے لئے درکار وسائل کی تباہی فساد ہے۔ فلط کار لوگ برسرافتدار آکر جو فساد برپا کر سکتے ہیں اس کی بے شارشکلیں ہو سکتی ہیں جن میں سے بعض کا تاریخ مشاہدہ کر بچکی ہے۔ ایبا ہی ایک فسادی فرعون شھا:

ان فرعون علا في الارض و جعل اهلها شيعاً يستضعف طَآئِفةً منهم يذ يَح ابنآء هم ويستحى نسآء هم. انّه كان من المفسدين. [القصص: ٣]

واقعہ یہ ہے کہ فرعون نے زمین میں سرکٹی کی اور اس کے باشندوں کو گروہوں میں تقسیم کر دیا۔ ان میں سے ایک گروہ کو وہ ذلیل کرتا تھا۔ اس کے لڑکوں کو قبل کرتا تھا۔ اس کے لڑکوں کو قبل کرتا تھا۔ اس کی لڑکیوں کو جیتا رہنے دیتا تھا۔ فی الواقع وہ مفسد لوگوں میں سے تھا۔

گر فساد فی الارض کا مرتکب ہونے کے لیے اقتدار میں آنا شرط نہیں۔ عام لوگ بھی اپنے غلط طرز عمل سے ساج کو تباہی اور بربادی کی طرف لے جا کتے ہیں:

ظهر الفساد في البرّ و البحر بما كسبت ايدى النّاس ليذيقهم بعض الّذي عملوا لعلّهم يرجعون.[الروم:٣١] خشکی اور تری میں فساد برپا ہو گیا ہے لوگوں کے اپنے ہاتھوں کی کمائی سے تاکہ مزا کچھائے ان کو ان کے بعض اعمال کا شاید کہ وہ باز آئیں۔

ہم کو تلقین کی گئی ہے کہ ہم زمین میں نساد مچانے والوں سے دور رہیں، جیسا کہ نبی صالح کی زبانی قرآن میں آیا ہے:

فا تَقوا الله و اطيعون. ولا تطيعوا امرالمسرفين. الَّذين يفسدون في. الارض ولا يصلحون.[الشعراء:١٥٠هما]

اللہ سے ڈرو اور میری اطاعت کرو۔ ان بے لگام لوگوں کی اطاعت نہ کرو جو زمین میں فساد برپا کرتے ہیں اور کوئی اصلاح نہیں کرتے۔

نبی صالح کی اپنی قوم کو تلقین کو قرآن کریم نے ان الفاظ میں بھی نقل کیا ہے:

....فاذ کروا اللّاءَ الله و لا تعثوا فی الارض مفسدین.[الاعراف: ۲۵]

پس الله کی قدرت کے کرشموں سے غافل نہ ہو جاد اور زمین میں
فیاد مجاتے نہ پھرو۔

ندکورہ بالا آیات میں فساد کی بعض شکلوں کا ذکر آیا ہے: جان و مال جاہ کرنا، انسانی گروہوں کے درمیان پھوٹ ڈالنا، کمزوروں پر دست درازی دوسری آیات میں فساد کی بعض دوسر کی شکلوں کا ذکر ہے، مثلاً غیر فطری جنسی تعلقات (عنکبوت: ۲۸-۳۰)، کھلے عام فحاثی (عنکبوت: ۲۸-۳۰)، رشتہ داروں کے حقوق نہ ادا کرنا (محکہ ۲۲:۳۲)، راہ حق میں جبرت کرنے والوں کی مدو نہ کرنا (انفال: ۲۱-۲۳) اور دوسروں پر تسلّط جمانے اور ان پر تھم چلانے کی کوشش۔ (فقص ۸۳))۔

انسانی ساج میں امن جب قائم ہوگا جب نساد کی تمام شکلوں کا سد باب کیا جائے۔ اس مقام پر آ کر قیام عدل اور قیام امن کے تقاضے ایک ہو جاتے ہیں۔ پرامن عادلانہ ساج وہ ہو گا جس میں افراد ہر چیز کو اس کے مناسب مقام پر کھیں اور برتیں:

.....الذين أمنوا و لم يلبسوا ايمانهم بظلم، اولَّنْک لهم الامن وهم مهتدون.[الانعام: ٨٢]

حقیقت میں تو امن انہی اوگوں کے لیے ہے اور راہ راست پر وہی ہیں جو ایمان لائے اور جنموں نے اپنے ایمان کوظلم کے ساتھ آلودہ نہیں کیا۔

اسلام کا مقصدایک عادلانہ پراً من معاشرہ برپا کرنا ہے جس کے لیے وہ ظلم و فساد کو مثانا چاہتا ہے۔ اس موضوع پر بعض آیات قرآنی کا جو مطالعہ اوپر کیا گیا ہے۔ اس سے واضح ہے کہ اصل اہمیت اس کی ہے کہ افراد انسانی ان مقاصد کے لیے کیسو ہوں اور دل و جان سے ان کے حصول میں لگ جائیں۔ بیا کیے کیسو ہوں اور دل و جان سے ان کے حصول میں لگ جائیں۔ بیا commitment ہو تو تفصیل جاننا دشوار نہ ہو گا۔ کن حالات میں ظلم و فساد کیا ہے جسے مثانا چاہیے اور عدل و امن کیوں کر بحال کیا جائے، ان سوالات کے جوابات ہماری عقل و فطرت، مخولہ بالا قرآنی اپروچ کی روشیٰ میں دے سکے گ۔ کار وال

نبی اکرم الله نظی و فطرت پر مبنی جو اجتهادات کیے بیں ان پر ایک وسیع لئر پچر موجود ہے، یہاں اس کی تلخیص ممکن نہیں۔ البقہ یہ بات یاد دلانا ضروری ہے کہ رسول الله الله الله کا کام صرف یمی نہیں تھا کہ کلام الله کو انسانوں

تک پہنچا دیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی ہدایات کو سمجھنا، سمجھنانا، ان پر عمل کرنا اور دوسروں کی ان پر عمل کے سلسلہ میں رہنمائی کرنا بھی کارِ نبؤت کا جزء تھا۔ اس وسیح الاطراف کام میں خداداد سمجھ بوجھ اور فطری صلاحیتوں کا بھرپور استعال ضروری تھا۔ ہمارے دینی ادب میں جو تھانیف، رسول اللہ علی کے عدالتی فیصلوں (۲) یا آپ کے ادارتی اور انتظامی اقدامات (۳) پر مشتمل ہیں ان میں ایک مثالیں ملتی ہیں جن کی روشیٰ میں عام انسان بھی عقل و فطرت کی رہنمائی میں فیصلے کر سکتے ہیں۔ عقل و فطرت کی رہنمائی میں فیصلے کر سکتے ہیں۔ عقل و فطرت کی رہنمائی میں فیصلے کر سکتے ہیں۔ عقل و فطرت پر بمنی اقدامات نبوگ میں جہال قیام عدل، ازالہ ظلم و فساد اور ہیں۔ عقل و صلاح جیسے بڑے مقاصد پیش نظر رہے ہیں وہاں روز مرّ ہ زندگ کے آداب، اصلاح ذات الیین اور خوشگوار انسانی تعتقات اور امور دین و دنیا کی اعلیٰ معیار کارکردگی کے مطابق انجام دبی، وغیرہ بھی سامنے رہے ہیں۔

ذیل میں احادیث نبوی میں سے بعض مثالیں پیش کی جار ہی ہیں۔ اختصار کی خاطر صرف ترجمانی کی جا رہی ہے، متن حدیث کا مطالعہ دیے ہوئے حوالوں کی مدد سے کیا جا سکتا ہے۔

پیش نظر مقصد کے لیے موزوں طریقہ

جب نبی کریم اللہ نے قیصر روم کو خط بھیجنا چاہا تو مجلس میں موجود ایک صاحب نے کہا کہ جب تک خط نہیں پڑھیں صاحب نے کہا کہ جب تک خط پر مہر نہ لگائی جائے وہ لوگ خط نہیں پڑھیں گے۔ چنانچہ چاندی کی ایک انگوشی بنوائی گئی جس پر محمد رسول اللہ لکھا ہوا تھا۔ آئندہ تمام خطوط پر مہر شبت کی جانے گئی۔ (۳)

جمعہ کو جب نبی کر میمالیہ خطبہ کے لیے کھڑے ہوئے تو (پیچھے بیٹھنے والوں کی) آسانی کے لیے کسی نے تجویز کیا کہ منبر بنا لیا جائے۔ یہ تجویز پیند کی گئی، منبر بنا اور منبر سے خطبہ دینے کا طریقہ رائج ہو گیا۔(۵)

جب نمازیوں کی تعداد بڑھی تو ضروری ہوا کہ لوگوں کو اس بات کی خبر دینے کا کوئی طریقہ اختیار کیا جائے کہ نماز (باجماعت) شروع ہونے جا رہی ہے تاکہ وہ مسجد نبوی تک پہنچ سکیں۔ مختلف لوگوں نے مختلف طریقے تجویز کیے، بالآخر جو طریقہ پسند کیا گیا وہ اذان دینے کا طریقہ تھا۔(۲)

تینوں مثالوں میں یہ بات مشترک ہے کہ ایک دینی اہمیت والے کام کی مؤثر ادائیگی کے لیے اس وقت کے فئی طالات میں جو طریقہ مشوروں کی روشنی میں موزوں بایا، اختیار کیا گیا۔

اذینت اور نقصان سے بچانے کی موزوں تدابیر

نی کریم علی ہے لوگوں کو بکی بیاز یا لہن کھا کر نماز کے لیے مجد آنے سے منع کر دیا تھا، تاکہ کسی کے منہ سے ایس بو نہ آئے جس سے دوسروں کو تکلیف پنچے۔(2)

حفزت عائشہؓ سے روایت ہے کہ (مدینہ میں) زیادہ تر لوگ محنت مزدوری کرنے والے تھے۔ ان کے پاس نوکر نہیں تھے (جو ان کے لیے محنت کرتے) چنانچہ ان کے بدن سے بری مہک آتی تھی۔ ان سے کہا گیا کہ بہتر ہو کہ جمعہ کے دن نہا کر (مسجد) آیا کریں۔(^)

نبی کریم اللہ نے لوگوں کو ہدایت کی کہ رات میں سونے سے پہلے چراغ بچھا دیں، پانی کے مشکیزوں کے منہ باندھ دیں اور کھانے پینے کی چیزوں کو ڈھک دیں نیز دروازے بند کر لیں۔<sup>(9)</sup>

اس زمانے میں گھروں میں روشیٰ کے لیے کپڑے کی بتی بنا کر پیالی میں

تیل کے اندر ڈبو دی جاتی تھی اس طرح کہ اس کا ایک سرا باہر رہے۔ اس سرے میں آگ لگانے سے چراغ جتنا تھا۔ بعض روایات میں ارشاد نبوگ کی مصلحت کا بھی بیان ہے، اندیشہ تھا کہ چوہا بتی لے جا کر کسی ایس جگھہ پہنچا دے کہ گھر میں آگ لگ جائے۔

ایک آدمی کندھے پر تیر رکھ مجد میں آ گیا، تیروں کی نوکیں کھی ہوئی تخییں۔ نبی کریمیائے نے اس آدمی ہے کہا کہ لوہ کی نوکوں کو ہاتھ سے ڈھک لے تاکہ وہ کی کو زخمی نہ کرسکیں۔(۱۰)

ندکورہ بالا مثالوں میں لوگوں کو تکلیف ہے بچانا مقصود ہے جس کے لیے ایسی ہدایات دی گئیں جو عقل عامتہ کو اپیل کرتی ہیں۔

انفرادی حالات کی رعایت سے خصوصی تدابیر

جو غیر شادی شدہ افراد شادی نہ کر پائے ہوں ان کو نی ایک نے (نفلی) روزے رکھنے کا مشورہ دیا۔ فرمایا: روزے سے جنسی خواہش کا زور کم ہوتا ہے۔

ظاہر ہے کہ سے مشورہ فطرت انسانی سے واقفیت اور عقل و تجربہ پر مبنی ہے۔

نی کریم الله عام طور پر جو دعائیں مانگتے تھے ان میں یہ دعا بھی شامل تھی:
یااللی! قرض کے بوجھ سے بچانا۔ یا یہ کہ: خدایا! میں تیری پناہ چاہتا ہوں قرض
کے بوجھ سے۔ ایک صاحب نے دریافت کیا کہ بار بار اس دعا کی وجہ؟ فرمایا:
مقروض آدی بولتا ہے تو جھوٹ بولتا ہے اور وعدے کرتا ہے تو نباہ نہیں پاتا۔ (۱۲)

جھوٹ بولنا اور وعدہ خلافی بڑے گناہوں میں سے ہے جن سے بچنا فرض ہے۔ مقروض آدی قرض دینے والے سے معاملت میں، اکثر مجبوراً، دونوں گناہوں کا مرتکب ہو جاتا ہے۔ گناہ سے بچنے کا طریقہ یہ ہے کہ قرض لینے سے بچے۔ اللہ سے دعا اس لیے کہ ایس مجبوری نہ پیش آ جائے کہ قرض لیے بغیر چارہ نہ رہے۔ یہ حکمت پارہ بدیمی طور پرمشاہدہ اور فطرت شنای پر مبنی ہے۔

حکیمانه مشورے

ذیل میں مزید ارشادات نبوی نقل کیے جارہے ہیں جو فطرت شنای، عقل عائمہ ادر سمجھ بوجھ کا متیجہ معلوم ہوتے ہیں۔ اس کا آغاز ہم آپ اللہ کے ایک مختر مقولہ سے کرتے ہیں، فرمایا: بعض اشعار حکمت سے لبریز ہوتے ہیں۔ (۱۳)

فرمایا: جبتم میں سے کوئی کی ایسے آدی کو دیکھے جو مال و دولت اور حسن و جمال میں اس سے بڑھ کر ہو تو اسے چاہیے کہ ایسے آدی کی طرف بھی دیکھے جو (ان باتول میں) اس سے فروتر ہو، جس سے فود اس کو بہتر بنایا گیا ہو۔

فرمایا: جب تین آدی ساتھ وں تو دو آدمیوں کو اس طرح باہم سرگوثی نہیں کرنا چاہیے کہ تیسرا کث جائے کیوں کہ اس بات سے اسے رنج ہو گا۔ البتہ جب بہت سے لوگوں کے درمیان وں تو دو آدمی باہم بات کر سکتے ہیں۔(۱۵)

فرمایا: شمصیں الیی بات نہ سکھا دول جس کے کرنے سے آپس میں محبت بڑھے، ایک دوسرے کو سلام کیا کرو۔(۱۹)

دونوں مدایات کا منشاء انسانوں میں خوش گوار تعلقات برقرار رکھنا ہے اور دونوں کا منبع فطرت شنای اور سوجھ بوجھ ہیں۔

فرمایا: تم میں سے کوئی (امام بن کر) لوگوں کو نماز پڑھا رہا ہو تو نماز کو مختفر رکھو کیوں کہ لوگوں کے درمیان بوڑھے، بیار اور کمزور افراد بھی ہوتے ہیں۔ البتۂ جب تم اکیلے نماز پڑھ رہے ہو تو جتنی کمبی (نماز) چاہو پڑھ سکتے ہو۔<sup>(12)</sup> ایک دیہاتی آدمی مجد (نبوی) میں ایک کنارے کھڑے ہو کر پیٹاب کرنے لگا۔ لوگ اس کی طرف (اسے روکنے اور سرزنش کرنے) دوڑے۔ نجی آیائی نے فرایا: اس کے پیٹاب میں خلل نہ ڈالو، پھر آپ نے اس طِلہ پانی بہا دینے کو کہا۔(۱۸)

دونوں ارشادات نبوی انسانی کمزوریوں کی رعایت ملحوظ رکھنے اور موقع محل کی مناسبت سے نرمی کا طریقہ اختیار کرنے کی تلقین پر مبنی ہیں جیسا کہ دانشمندی کا تقاضا ہے۔

اسلامی تعلیمات کے مطابق آدمی کو اجازت لے کر گھر میں داخل ہونا چاہیے۔ ایک صاحب نے پوچھا: یا رسول اللہ! کیا اپنی ماں سے بھی اجازت لینے کی ضرورت ہے؟ فرمایا: کیا تم انہیں نگا دیکھنا لیند کرو گے؟ اس نے کہا نہیں، فرمایا: پھر اجازت لے کر داخل ہو۔(١٩)

فرمایا: اگرتم میں سے کسی نے کوئی (بھلا) کام کرنے کی قتم کھائی ہو پھر اس کے اندر اس سے بہتر بھلائی کا جذبہ ابھر آئے تو قتم کا کفّارہ ادا کرے مگر کام وہی کرو جو زیادہ اچھا ہو۔(۲۰)

رسول اللہ عظیمی کی حکیمانہ نظر خلق خدا کی بیش از بیش بھلائی پر رہی، اس کے لیے صاحب خیر کو قتم کا سفارہ ادا کرنے کی زصت اٹھانا پڑے تو کوئی حرج نہیں، کام وہ ہو جو بہتر ہو۔

## عقل عامته برمبنی مشوره کی ایک اور مثال

حضرت عائشہؓ نے پوچھا: میرے دو پڑوی ہیں، ان میں سے صرف ایک کو ہریہ بھیجنا ہو تو سے ترجیح دول؟ فرمایا: جس کا دروازہ تم سے قریب تر ہو اسے

مجيجو\_ (٢١)

حضرت انس بن مالک ہے روایت ہے کہ انصار میں سے ایک آدمی نبی كريم الله كالله كالله كالكنية آيار آب في يوجها: كيا تمهار الكر مين كوكى چيز بهي نہیں ہے؟ اس نے کہا ایک بچھونا ہے جس کا پچھ صفہ ہم بچھاتے ہیں اور پچھ اوڑھ لیتے ہیں اور ایک بیالہ ہے جس سے پائی سے ہیں۔ آپ نے فرمایا: وونوں چزیں میرے پاس لے آؤر دونوں چیزوں کو ہاتھ میں لے کر آپ نے اعلان كيا: يه دو چيزي كون خريدنا چاہے گا؟ ايك صاحب بولے: يس ايك درجم يس دونوں خریدنے کو تیار ہوں۔ آپ نے فرمایا: کوئی ہے جو ایک درہم سے زیادہ دیے کو تیار ہو؟ آپ کے دو تین بار ایا کرنے کے بعد ایک صاحب بولے: میں دونوں چیزیں دو درہم میں لے اول گا۔ چنانچہ آپ نے دونوں چیزیں ان کو دے دیں اور (ان سے) دو درہم لے کر اس افساری کو دیجے اور فرمایا: ایک درہم ے کھانے کا سامان لا کر گھر والی کو دے آؤ اور دوسرے درہم سے ایک کلہاڑی خرید کر میرے پاس لے آؤ۔ چانچہ وہ اے آپ کے پاس لائے۔ آپ نے ایے ہاتھ سے اس میں ایک لکڑی کا دستہ لگایا اور اس آدمی سے کہا: جاؤ، اس ے کئری کاٹو اور فروخت کرو، پندرہ دنوں تک میرے سامنے نہ آنا۔ چنانچہ وہ آدمی چلا گیا اور لکڑی کافا اور فروخت کرتا رہا۔ جب (آپ کے یاس) آیا تو وں درہم کما چکا تھا۔ ان میں سے کھے کے کیڑے خریدے اور کھے سے کھانا

خریدا۔ رسول التُعلِی نے اس سے فرمایا: یہ اس سے ابھا ہے کہ تیامت کے دن تیرے چرے پر داغ نظر آئیں۔ مانگنا صرف تین (لوگوں) کے لیے مناسب ہم، جو شدید افلاس (میں بتلا) ہو یا ناقابل برداشت قرض کا بوجھ ہو یا جس کے ذمة دیت ادا کرنا واجب ہو اور وہ ایبا کرنے کی صلاحیت نہ رکھتا ہو۔(۲۲)

نبی اکرم اللہ کے مقاصد شریعت کے حصول کے لیے عقل و فطرت پر بمنی نہ کورہ بالا اقدامات سے سبق حاصل کرتے ہوئے خلفاء راشدین اور دوسرے صحابہ کرامؓ نے بھی یبی طریقہ اختیار کیا۔ آپؓ کی دفات کے بعد وئی آنے کا سلسلہ بند ہو گیا۔ اب اللہ کی ہدایت صرف قرآن کے مطالعہ سے حاصل کی جا سمی تقی اسان سے کو ئی نئی ہدایت نہیں آنے والی تھی۔ فیصلہ کرنے والوں کے سامنے ایسی نئی صورت حال بھی آنے گی جیسی نبی کریم آلی کے کرنے گی میں سامنے نہیں آئی مقی، جس سے نبٹنے کے لیے آپ آلی کے ہوئے کسی فیصلہ کا نفاذ کافی نہ تھا بلکہ ایک نیا فیصلہ کرنا ضروری تھا۔ ایسے حالات میں فیصلہ کرنے والوں نے اپنی سمجھ بوجھ کے مطابق فیصلہ کریا حروری تھا۔ ایسے حالات میں فیصلہ کرنے والوں نے اپنی سمجھ بوجھ کے مطابق فیصلہ کیا۔ معا ملہ اجھائی امور سے متعلق تھا تو مشاورت بلائی اس میں کڑت رائے سے فیصلہ کیا گیا۔ جس مسئلہ میں اتفاق رائدین اور مائے مکن نہ ہو سکا اس میں کڑت رائے سے فیصلہ کیا گیا۔ خلفاءِ راشدین اور صحابہ کرامؓ کی فکری رسائی پر علامہ ابن قیم نے اپنی مشہور تصنیف مدارج السالکین (۲۳) میں بوی اچھی روشی ڈائی ہے۔ ذیل میں ہم ان کے بعض المتناسات کے ترجمے درج کریں گے:

'عمر بن الخطّابُّ نے ابومویٰ اشعری ؓ کو جو خط لکھا تھا اس میں آیا ہے: جو معاملات تمھارے سامنے لائے جاکیں ان میں سوجھ بوجھ سے کام لو۔ فہم بندے پر خدا کی نعمت ہے۔ ایک نور ہے جو خدا بندے کے دل میں ڈال دیتا ہے جس کے ذریعہ اسے ایک پیچان اور (معاملات کی گہرائی تک) پینچ حاصل ہو جاتی ہے جو اس کے بغیر نہیں ہو گئے۔ (۱۳۰)

آگے چل کر ابنِ قیم بصیرت کی تعریف ان الفاظ میں کرتے ہیں:
'بصیرت دل کی زمین میں تچی معاملہ فہمی پیدا کرتی ہے۔ یہ ایک نور
کا نام ہے جو اللہ دل میں ڈال دیتا ہے، جس کے ذریعہ حق اور
باطل اور سحج اور جھوٹے کے درمیان فرق کیا جاسکے۔ اللہ تعالیٰ
فریاتے ہیں:

انّ في ذلك لأياتٍ للمتوسّمين[الحجر: 20]

'اس واقعہ میں بڑی نثانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو فراست والے ہیں۔ بہا کہ خالا متوسمین ہے ) مراد فراست والے ہیں۔ ترفدی میں ابوسعید خدریؓ ہے روایت ہے کہ نبی کر پر اللہ ہے فرمایا: فراستِ موسن ہے ہی کر رہو کیوں کہ وہ نور خداوندی کی مدد ہے دیکھتا ہے۔ پھر آپ نے یہ آیت پڑھی: ان فی ذلک کایت للمتو سمین (۲۵)

ابنِ قیم کھتے ہیں: 'توسم سیما سے باب تفعل میں آیا ہے۔ سیما کے معنیٰ فٹانی کے ہیں۔ صاحب فراست کو متوسم کہنے کی وجہ سے کہ وہ جو کچھ دیکھا ہے اس پر استدلال کے ذریعہ (نہ دکھائی دینے والے) غائب کی پیچان حاصل کر لیتا ہے۔ یعنی موجود ومشہود سے ایمان (بالغیب) تک پہنچتا ہے۔ (۲۱)

ابنِ قیم نے لکھا ہے کہ 'ابنِ عبّاسؓ کے نزدیک ندکورہ بالا آیت میں نظر سے کام لینے والوں کی مقاتلؓ نے تفکر سے کام لینے والوں کی طرف اثارہ کیا ہے۔ ابنِ قیم کہتے ہیں کے یہ ساری تعبیریں ایک ہی معنیٰ کی طرف اثارہ کیا ہے۔ ابنِ قیم کہتے ہیں کے یہ ساری تعبیریں ایک ہی معنیٰ کی طرف لے جاتی ہیں۔ (27)

ابن قیم لکھتے ہیں کہ: 'سوجھ بوجھ ہیں اتب میں سب سے اونچا مقام حفرت ابو بکر صدّ ہیں گا تھا۔ ان کے بعد حفرت عمر بن الخطّابُّ کا نمبر تھا جن کی فراست کے واقعات مشہور ہیں۔ جب بھی انھوں نے کسی بات کے بارے میں کہا: میرا خیال ہے کہ ایبا ہوگا، تو ویبا ہی ہوا۔ ان کی سوجھ بوجھ کا اس سے بڑا شہوت ادر کیا ہو سکتا ہے کہ ان کی رائے کے مطابق وقی نازل ہوئی'۔(۲۸)

ابن قیم لکھتے ہیں: 'ای طرح حضرت عثان کو بھی تی معاملہ فہی ملی تھی، انس بن مالک فرماتے ہیں کہ ہیں رائے ہیں ایک عورت کو دیکھتا تھا جس کے حسن پر نگاہ تھہر جاتی تھی۔ عثان نے مجھے دیکھتے ہی کہا: کبھی تم میں سے کوئی اس حال میں میرے پاس آتا ہے کہ اس کی آتھوں میں زنا کی جھلک ہوتی ہے۔ میں نے بوچھا: کیا رسول النھیلی کی وفات کے بعد بھی وہی آنے گی؟ آپ نے جواب ویا: نہیں تو، بلکہ (بی ٹمرہ ہے) بصیرت، برہان اور نی فراست (کا)'۔(۲۹)

سیّدنا علی ابنِ ابی طالب کی فہم و فراست اور اس پر مبنی فیصلے اور مشورے مشہور ہیں۔ ان کے وانشمندانہ مشوروں کی اہمیت حضرت عمر کے اس بے ساختہ ریمارک سے ظاہر ہوتی ہے: لو لا علی لهلک عمر!(۲۰) (علی نہ ہوتے تو عمر کا برا حال ہوتا)۔

جب رسول الله و وہ بولے: جب رسول الله و عمر میں مجھ سے برے ہیں، ان کے درمیان آپ وہاں تو ایسے لوگ بھی ہیں جو عمر میں مجھ سے برے ہیں، ان کے درمیان آپ مجھے قاضی بنا کر بھیج رہے ہیں؟ آپ آپ آپ نے فرمایا: جاؤ، اللہ تمحاری زبان میں قوت دے گا اور تمحارے دل کی رہنمائی کرے گا۔(۳۱)

ایک روایت میں ہے کہ رسول التعلیق نے آپ کو بس ایک ہوایت کی کہ

جب بھی کوئی مقدّمہ سامنے آئے، صرف ایک فریق کی بات من کر مجھی فیصلہ نہ کرنا، طرفین کی بات من کر بھی فیصلہ کرنا۔ (۳۲)

ان مثالوں کے ذریعہ نے پیش آمدہ سائل کے سلسلہ میں اسلامی ایپروچی واضح ہے: ہمیں اپنی سمجھ بوجھ سے کام لینا چاہیے، دل کی آواز پر دھیان دینا چاہیے اور اجماعی امور باہم مشورہ سے طے کرنے چاہئیں۔ مقاصد شریعت کی پہچان اور تطبیق میں قرآن و سنت کے مطالعہ کے ساتھ ساتھ عقل و فطرت سے رہنمائی حاصل کرنا ضروری ہے۔

جیبا کہ اسلامی تاریخ پر نظر رکھنے والے جانتے ہیں، فلفاء راشدین نے مقاصد شریعت کی خاطر نئے پیش آمدہ مسائل میں بڑے اور نئے فیصلے بھی کیے ہیں۔ اس مختر تحریر میں ان میں سے بعض کا ذکر تو کیا جا سکتا ہے گر تفصیل میں جانا ممکن نہیں۔ اکثر اوقات ان صورتوں میں فیصلہ کرنے والے کو فرمودات الہی یا ارشادات نبوگ میں کوئی عبارت (text) نہیں ملی جس کی تطبیق سے مسئلہ حل ہو جاتا۔ باضابطہ قیاس بھی ممکن نہ ہوا۔ پیش آمدہ صورت صرف نئی نہیں، پیچیدہ بھی ہوتی تھی۔ جننے ممکن فیصلے ہو سکتے شخص سب کے نتائج بڑے دور رس ہوتے۔ ان نتائج کا اندازہ لگانا اور ان کو نفع، نقصان کی ترازہ پر تولنا ضروری ہوتا۔ چونکہ یہ پیش آمدہ نئے مسائل اجماعی شخص اس لیے مشاورت بھی ہوئی۔ نفع نقصان کے بیش آمدہ نئے مسائل اجماعی شخص اس لیے مشاورت بھی ہوئی۔ نفع نقصان کے خاص طور پر درج ذیل چار مسائل میں کیے گئے فیصلے تاریخ ساز اہمیت کے حامل ماض طور پر درج ذیل چار مسائل میں کیے گئے فیصلے تاریخ ساز اہمیت کے حامل رہے ہیں جن سے آنے والی نسلوں کو بڑے سبق سیمنے ہیں:

۔ حضرت ابو بکر صدّ لیں ؓ کا مانعین زکاۃ پر فوج کشی کرنے کا فیصلہ ۱۔ حضرت عرؓ کا شام و عراق کی مفتوحہ زمینوں کو مجاہدین کے درمیان تقتیم نہ کر کے سرکاری تحویل میں رکھنے کا فیصلہ

۔ حضرت عثانؓ کا باغیوں کے خلاف طاقت کا استعال نہ کرنے کا فیصلہ ٤٠ حضرت علیؓ کا خوارج سے ایک خاص نہج سے نبٹنا جو اس سے مختلف تھا جو کقار کے سلسلہ میں اختیار کیا جاتا رہا۔

ان چاروں کا متند تاریخی مراجع کی مدد سے مطا لعہ کرنا چاہیے۔ ان کا گرائی کے ساتھ مطالعہ اسلام کی مزاج شناسی کے لیے ضروری ہے۔ اس باب کے عنوان کی مناسبت سے ہم یہ نوٹ کرتے ہوئے آگے بردھیں گے کہ ان چاروں فیصلوں میں خلیفہ وقت اور ان کو مشورہ دینے والے صحابہ کرام کی فہم و فراست، دور بینی اور مقاصد شریعت سے ان کی بے لوث وابسکی فراست، دور بینی اور مقاصد شریعت سے ان کی بے لوث وابسکی

#### خلاصئه كلام

اس بحث ہے ہم اس نتیج تک پنیج کہ عقل اور فطرت کو مقاصدِ شریعت کے پیچانے اور ان کو حاصل کرنے میں کلیدی کردار ادا کرنا ہے۔ قرآن کریم میں ازالۂ ظلم اور قیام عدل نیز زمین سے فساد دور کرنے اور امن و صلاح برپا کرنے جیے بڑے مقاصد کا ذکر اصولی انداز میں آیا ہے۔ کی دوسرے زمانہ میں کی اور جید جو صورت حال درپیش ہو اس میں ان مقاصد کے حصول کی مناسب تدابیر ہمیں خود طے کرنا ہوں گی۔ نبی اکرم اللہ کا اسوہ عقل و فطرت کی روشنی میں کام کرنے کا ہوں گی ہو ای بعد جو ایسے مسائل سامنے آئے جن میں کرنے کا ہے۔ آپ کی وفات کے بعد جو ایسے مسائل سامنے آئے جن میں قرآن و سقت سے براہ راست ہدایت نہ ملتی ہو ان میں فیصلہ کرنے والوں نے خدا داد فہم و فراست سے کام لیتے ہوئے باہم مشوروں کے بعد مناسب فیصلے خدا داد فہم و فراست سے کام لیتے ہوئے باہم مشوروں کے بعد مناسب فیصلے کے دو ایسے مناسب فیصلے کرنے دو ایسے مناسب فیصلے کی دو کراست سے کام لیتے ہوئے باہم مشوروں کے بعد مناسب فیصلے کے دو کراست سے کام لیتے ہوئے باہم مشوروں کے بعد مناسب فیصلے کی دو کراست سے کام لیتے ہوئے باہم مشوروں کے بعد مناسب فیصلے کرا

## حواشی و حواله جات باب سوئم

- دو سروں پر تسلط جمانے کی خواہش ظلم و فعاد کی جڑ ہے۔ ابن جیمیہ لکھتے ہیں: و ذالک ان ارادہ العلو علیٰ المخلق ظلم لان النّاس من جیشِ واحدِ فارادہ الانسان ان یکون هو العلی و نظیرہ تعته ظلم. [بات ہیہ کہ خلق خدا پر تسلّط جمانے کا ارادہ ظلم ہے کیوں کہ سارے انسان ایک ہی تھنڈ سے وابطہ ہیں، پس کی کا بیہ چاہنا کہ وہی سب سے اونچا ہو کر رہے اور ای جیمیے دوسرے اس کے ما تحت بن کر رہیں ظلم ہے ]۔ ابن تیمیہ: السیاسة الشرعیة، جلد ا، صفحہ ۳۹۔۳۰ (باب ثانی فصل ۸)۔ ہمارے سامنے المتوات مرکز اہمحاث المحاسب الآلی کی عیّار کردہ لیزر ڈسک ہے جو ۱۳۲۰ھ۔۱۹۹۹ء میں مؤتفات الشیخ و تلمیذہ ابن القیم۔ اصدار ۱۰۵ کے عنوان سے ملتی ہے۔
  - ابوالفرح القرطبى: اقضية الرسول منظيم، حيدرآ باد، دائرة المعارف، بدون تاريخ
  - عبدائي الكيّاني: نظام الحكومة النبوية المسمّى بالتواتيب الادارية، بيروت، دارالكتاب
     العربي، بدون تاريخ \_
    - ۳- بخاری، محمد بن اساعیل: صحیح، کتاب نمبر ۲۲، مدیث نمبر ۳۲۷
      - ۵\_ اليفاً، كتاب نمبر ۵۲، حديث نمبر ۷۸۴، ۷۸۵
        - ۲۔ ایضاً، کتاب نمبر ۱۱، حدیث نمبر ۵۰۰
  - ایناً، کتاب نمبر ۳۰، حدیث نمبر ۸۱۳، ۸۱۳، اور ۸۷۲ مزید تفصیلات کے لیے طاحظہ ہو،
     مسلم: صحیح، کتاب نمبر ۲، حدیث نمبر ۱۱۳۲ اور امام مالک: مؤطأ، کتاب نمبر ۳۰،
     حدیث نمبر ۱۹۸۔
    - ٨ مسلم: صحيح، كتاب نمبره، حديث نمبر ١٨٣٠
    - ۹ ... بخاری: صحیح، کتاب نمبر ۲۹، حدیث نمبر ۵۲۸
      - الينا، كتاب نمبر ٨٨، حديث نمبر ١٩٥
        - اا الينا، كتاب نمبر ١٢، حديث نمبرد
      - ١٢ الينا، كتاب نمبر ٣١، حديث نمبر ٥٨٢
      - ١١٢ ايضاً، كتاب نمبر ٣٤، حديث نمبر ١٦٢

١٥ ايضاً، كتاب نمبر ٢٦، حديث نمبر ٢٩٧

۵ا۔ نوویؓ نے ریاض الصالحین میں اے متفق علیہ صدیث بتایا ہے۔ ملاحظہ ہو، ریاض
 المصالحین، جدہ، مکتبۃ الشرق الاسلامی، بدون تاریخ، صفحہ ۲۵۰، صدیث نمبر۱۲ ۱۰۹۹

١٦ ايضاً، صفح ٢٦٩ - ٢٥، عديث نمبر ١٣ ٨٥٨، صحيح مسلم ع نقل كي كلّ -

21\_ الفِناً، صفحه 19، حديث نمبر ٨/ ٢٠\_ متفق عليه

۱۸ بخاری: صحیح، کتاب نمبر ۲۳، حدیث نمبر ۵۴

19\_ امام مالك: مؤطأ، كتاب نمبر ٥٣، حديث نمبرا

۲۰ بخاری: صحیح، کتاب نمبر ۸۹، حدیث نمبر ۲۲۰

۲۱\_ ایضاً، کتاب نمبر ۲۳، حدیث نمبر ۲۹

۲۲\_ ايو داؤد: سنن، حديث نمبر ١٦١٣

۱۳۳ ہمارے سامنے مدارج السالكين كا وہ نخہ ہے جو مؤ لفات الشيخ و تلميذة ابن القيم، اصدار ١٠٥ و ١٩٩٠ و ١٩٩٩ء كے نام سے ليزر ؤسك پر التواث موكز ابحاث المحاسب الآلى نے تيار كيا ہے۔ متن بين كتاب كى جلد، صفحات اور فسلول كے حوالے اس ليے ديے ہيں كہ كاغذ بر مطبوع شخوں سے مراجعت بين آسائی ہو۔

٢٣ - ابن القيم: مدارج السالكين، جلدا، صفى ٢١، فصل الرئية الخامس، مرتبة الافهام

٢٥\_ ايضاً، صفحه ١٢٩

٢٦\_ ايضًا، صفحه ١٣٠

۲۷ الضاً، جلد ۲، صفحه ۲۸۲

٢٨ ـ اليضاً، صفحه ٢٨

٢٩\_ الضاً، صفح ٢٨

۳۰ و اکثر محمد حمیدالله: خطبات بهاو لپور، اسلام آباد، اداره تحقیقات اسلای، ۲۰۰۳، صفحه ۱۰۳، مین پیراگراف ۱۱۳ پیراگراف ۱۱۳

۳۱۔ یہ روایت میں نے ویب سائٹ www.sunnah.org نقل کی ہے۔ صدیث کے اندیکس کے ذرایعہ مطبوعہ مراجع کے حوالے اللاش کیے جا سکتے ہیں۔

٣٢\_ ذاكم محمد حميدالله: كوله بالا، صفحه ٢١٦، بيراً كراف نمبر ٢١٨

چوتھا باب

# مقاصدِ شریعت کے فہم و تطبیق میں اختلاف کا حل

اختلاف ہماری انفرادیت اور آزادی کا ایک لازی پہلو ہے۔ اختلاف چیزول کو سیجھنے میں بھی ہوتا ہے اور ان کو برتے میں بھی۔ نے پیش آمدہ مسائل کو سیجھنے، ان سے متعلق مقاصدِ شریعت کی تعیین اور کسی مخصوص صورت حال میں ایسے فیصلہ (حکم) تک چین مقاصدِ شریعت کی تعیین اور کسی مخصوص سورت حال میں ایسے فیصلہ کی بخیل و مخصیل مطلوب ہو۔ اس باب میں اس بات پر غور کیا جائے گا کہ ایسی صورت میں کیا کیا جائے۔ اسلام نے ہمیں اختلاف کی صورت میں فیصلہ کرنے کا کیا طریقہ بنایا ہے۔

اس سے پہلے ہم یہ دیکھ چکے ہیں کہ مقاصد شریعت کی پیچان اور تطبیق ہیں عقل و فطرت کلیدی رول ادا کرتی ہے۔ اس باب کا آغاز ہم اس صورت حال کے تجزیے کے تجزیے سے کریں گے جو غور و فکر کا سبب بنا۔ یہ بتانے کے بعد کہ یہ تجزیہ ایک عقلی کام ہے، اس بات پر غور کیا جائے گا کہ اس صورت حال سے متعلق مقاصد شریعت کو پیچانے میں اختلاف کیوں وارد ہے۔ یہ بھی دیکھا جائے گا کہ یہ کوئی نئی بات نہیں، ہمیشہ ایسا ہوتا رہا ہے۔ اس کے بعد ہم باہم مشورے سے کہی فیصلہ تک پہنچنے کے اس طریقے پر غور کریں گے جو اسلام نے سکھایا ہے۔ اس سیاق میں یہ دیکھا جائے گا کہ شورائی طریق فیصلہ کے کیا تقاضے ہیں اور ان قاضوں کو یورا کرنے کے لئے ہمیں کیا کرنا ہوگا۔ آخر میں اس بات کا جائزہ لیا تقاضوں کو یورا کرنے کے لئے ہمیں کیا کرنا ہوگا۔ آخر میں اس بات کا جائزہ لیا

جائے گا کہ معاصر مسلم معاشرہ نے اس سلسلہ میں اب تک کتنی پیش رفت کر لی ہے۔

یہ طے کرنا بردا مشکل کام ہے کہ اختلاف ہونا کیوں ہے۔ پھر بھی اس امر پر غور کرنے سے فائدہ ہوگا اور اختلافات سے نبٹنے میں مدد ملے گی۔ ہمارے لیے تین طرح کے اختلافات زیادہ قابل توجّہ ہیں: پیش آمدہ صورت حال کو سجھنے میں اختلاف، اللہ تعالیٰ کی ہدایات کو سجھنے میں اختلاف اور اس بات میں اختلاف کہ کیا جائے۔

#### حالات کے تجزیے میں اختلاف

اپنے ماحول کو ہم اپنے حواس کی مدد سے جانتے ہیں۔ گرکسی چیز کو سیجھنے کے لیے محض اسے جان لینا کافی نہیں۔ عقل کو بہت کچھ اور کرنا پڑتا ہے۔ حافظہ تجربہ اور تخیل (imagination) کے علاوہ علوم پر دسترس کی بھی اس عمل میں بردی اہمیت ہے۔ افراد انسانی چونکہ ان تمام باتوں میں ایک دوسرے سے کم و بیش مخلف ہوتے ہیں، اس لیے قدرتی طور پر اپنے ماحول کے تجربے میں ان کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے۔ یہ اختلاف اس صورت میں اور زیادہ ہوتا ہے جب افراط زر، اقتصادی پس ماندگی، وغیرہ۔ اس اختلاف کو رفع کرنا یا اس میں کی کی افراط زر، اقتصادی پس ماندگی، وغیرہ۔ اس اختلاف کو رفع کرنا یا اس میں کی کی کوشش اہمیت رکھتی ہے کیوں کہ صورت حال کو سیجنے میں جتنا اتفاق ہو گا اجتماعی طور پر کسی فیصلہ تک ویہنے اور اس پر عمل درآ مد میں اتنی ہی آسانی ہو گا۔ اختلاف میں کی کی پہلی شرط باہم تباد لہ خیالات ہے۔ اجتماعی سطح پر ریسرچ کا اجتمام اور مسئلہ زیر غور سے متعلق جو معلومات میٹر ہوں ان کی عام اشاعت بھی ضروری

ہے۔ گر ان سب باتوں سے زیادہ اہم یہ بات ہے کہ اس بارے میں وہم و گمان، ظن و تخین، سنی سائی باتوں اور خرافات یا mythology پر مجروسہ نہ کیا جائے۔ جسمانی امراض کا معاملہ ہو یا ساجی الجھنوں کا، کسی تشخیص پر صرف اس لیے اصرار نہ کیا جائے کہ آبا و اجداد ہے یہی مانتے چلے آئے ہیں، جب کہ نئ تحقیقات سے برانی تشخیص غلط ثابت ہو چکی ہو۔

## بدايات الهي كوسمجهن مين اختلاف

اللہ تعالیٰ کی ہدایات جانے کے لیے ہم قرآن و سقت کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ قرآن پاک کی زبان عربی ہے، وہ ساتویں صدی عیسوی ہیں نازل ہوا تھا اور اس کا نزول ایک خاص جغرافیائی خطہ ہیں گئے والی قوم پر ہوا تھا۔ آج آکیہ ویں صدی ہیں مختلف زبائیں بولنے والے، مختلف ملکول ہیں رہنے والے لوگوں کے درمیان اس کے سجھنے ہیں اختلاف کی جڑیں زیادہ تر انہی تین ہیں پیوستہ ہیں: زبان، مکان اور زمان۔ جہال تک ان اختلافات سے عہدہ برآ ہونے کا تعلق ہے، ان تینوں ہیں سب سے آسان وہ ہے جو بادی انظر ہیں سب سے مشکل معلوم ہوتا ہے، یعنی زبان کا اختلاف۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ وقت گزرنے کے ساتھ علاء نے زبان سے محلق علوم، لغت و معانی، نحو و صرف، بلاغت.....وغیرہ کو ساتھ علاء نے زبان سے محلق علوم، لغت و معانی، نحو و صرف، بلاغت.....وغیرہ کو سرت کر دیا اور یہ ممکن ہو گیا کہ وہ لوگ بھی عربی زبان میں مہارت حاصل کر میشتر زبانوں میں قرآن پاک کے ترجے اور تفاسر بھی میٹر ہو گئے۔ ان سب کے بیشتر زبانوں میں قرآن پاک کے ترجے اور تفاسر بھی میٹر ہو گئے۔ ان سب کے بہو وہ اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ لبانی، لغوی اور مما ش بنیادوں پر باوجود اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ لبانی، لغوی اور مما ش بنیادوں پر باوجود اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ لبانی، لغوی اور مما ش بنیادوں پر باوجود اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ لبانی، لغوی اور مما ش بنیادوں پر باوجود اس حقیقت کے ان سل کے اور جاری رہائی، لغوی اور مما ش بنیادوں پر باوجود اس حقیقت کے ان سل کے اس کیا جا سکتا کہ لبانی، لغوی اور مما ش بنیادوں پر باوجود اس حقیقت کے ان سل کے اور جاری رہائی دے گا۔

زمانہ آگے بردھتا رہتا ہے اور اس کے ساتھ بردی بردی تبدیلیاں آتی ہیں۔
ان میں بعض تبدیلیاں الی بھی ہوتی ہیں جن کو سامنے رکھنا قرآن قبمی کے لئے ضروری ہے۔ پہلے ہم زمانہ آگے بردھنے کے ساتھ آنے والی بعض بردی تبدیلیوں کا ذکر کریں گے۔ انسانی آبادی میں اضافہ، نقل وحمل اور مواصلات کے بہتر اور زیادہ تیز رفتار ذرائع میتر آنا۔ اشیاء و خدمات کی پیداوار میں توسیع اور اس کے ساتھ ان کے مباولہ کے ذرائع و وسائل اور طریقوں میں تبدیلی، نیز نے پیداواری رشتوں اور تنظیم کی نئی شکلوں کا اختیار کیا جانا سے گر ان تمام تبدیلیوں سے زیادہ اہم وہ نیا علم ہے جو انسان کو اپنے جسم و دماغ، اپنے ساج، اپنے جم ماضل ہوا ماحول، اور بالعموم کا نئات کے بارے میں سائنس کی ترقی کے نتیجہ میں حاصل ہوا ہے۔ قرآن ہم ہے کیا چاہتا ہے اور اس کا منشاء پورا کرنے کا بہترین طریقہ کیا ہے۔ یہ ان باتوں کو سامنے رکھے بغیر نہیں معلوم کیا جا سکتا۔ ظاہر ہے کہ سارے ہوگ ان تبدیلیوں کو نہ کیساں وزن دیتے ہیں نہ ان کو ان کے بارے میں کسال

معلومات ہیں جن کا ہم نے ذکر کیا ہے۔ چنانچہ قرآن فہی میں اختلاف کی ایک بری وجہ زمانہ کی تبدیلی کے ساتھ آنے والی تبدیلیوں کے بارے میں لوگوں کی بصیرت اور پس منظر (perception and perspective ) کا ایک دوسرے سے مختلف ہونا ہے۔

سنّت قرآن کی شرح ہے۔ رسول کریم اللہ کے اسوہ کو سامنے رکھے بغیر ہدایت البی کا فہم کمل نہیں ہو سکتا۔ سقت کے فہم میں بھی (زمان و مکان اور زبان سے متعلّق) وہ تیوں باتیں سامنے رکھنا ہوں گی جن کا اوپر ذکر کیا گیا ہے۔ مزید برآل سنت کو سمجھنے میں کچھ اور باتیں بھی سامنے رکھنا ہول گی۔ سنت رمول کا بیان جن احادیث میں آیا ہے وہ سند کے اعتبار سے ایک ورجہ کی نہیں میں اور اس درجہ بندی میں بھی اختلاف یایا جاتا ہے۔ یہ بات اس کے علاوہ ہے کہ کسی حدیث کا درجہ کتنا ہی بلند ہو وہ قرآن کے درجہ کو نہیں چھو سکتی۔ اساد میں اختلاف کے ماسوا حدیث کے بارے میں اختلاف کی دوسری بنیادیں بھی ہیں جن کا مطالعہ مناسب مراجع کے ذریعہ کیا جا سکتا ہے۔ اپنے موضوع کے پیش نظر مارے لیے مسلم پر ایک دوسرے زاویے سے نگاہ ڈالنا زیادہ مفید ہو گا۔ رسول النَّعْظِيَّةُ كَا فَهِم قرآن اور اس فهم كے مطابق عملی اقدامات ہمارے ليے سند ہیں۔ مگر منشاء مدایت کا بیافہم اور اس کی بیاتطبیق ایک مخصوص زمان و مکان میں عمل میں آئی اور اس کو اس سیاق میں دیکھا اور سمجھا جانا چاہیے۔ اس بات کی معدد مثالیں موجود ہیں کہ سیاق (context) بدل جانے کی وجہ سے اس سے مختلف فيصله كيا كيا جو رسول التعليق نے كيا تھا(ا)\_ يہاں ان تفصيلات ميں جانے کی بجائے صرف یو نوٹ کرنے کی ضرورت ہے کہ فہم سقت میں اختلاف کی بہت ی وجہیں ہو علی ہیں جن میں یہ وجہ بھی شامل ہے کہ رسول التعاقیق نے جس

, , ,

سیاق میں فیصلہ کیا تھا اس کے بارے میں لوگ ایک رائے نہ رکھتے ہوں۔ اس کی تاریخی مثالیں آگے سامنے آئیں گ۔

#### فيصله مين اختلاف

ماحول کا تجزییہ اور قرآن و سقت کی طرف رجوع اس لیے ضروری ہوا کہ ہم بیا طے کر سکیں کہ کرنا کیا ہے۔ کچھ لوگ اس رائے کے بھی ہو سکتے ہیں کہ کسی نے فیصلہ کی نہ ضرورت ہے نہ گنجائش۔ فرض کیجیے اس مرحلہ سے گزر گئے، تو بھی فیصله در پیش آ جانے بر اختلاف واقع ہونے کی کی وجہیں ہو سکتی ہیں۔ پہلا سوال یہ ہو سکتا ہے کہ فیصلہ کرنے والا کون ہو۔ دوسرا یہ کہ فیصلہ اگر بہت سے لوگول کو مل کر کرنا ہوا تو سب کی رائے کیساں وزن رکھے گی یا نہیں۔ اس بارے میں بھی اختلاف وارد ہے کہ مجر د کثرت رائے سے فیصلہ کیا جائے یا اس سے بھاری اکثریت درکار ہو گ۔ کوئی ہیے بھی کہہ سکتا ہے کہ فیصلہ وہی قابل قبول ہے جو مكتل اتّفاق رائے سے ہو۔ یہ اختلاف بھی موجود ہے کہ جو فیصلہ کیا جائے وہ ساری دنیا کے مسلمانوں کے لیے ہے یا کسی آیک ملک یا چند ملکوں کے لیے۔ اس بات کے بارے میں بھی اختلاف ہو سکتا ہے کہ فیصلہ عارضی یا کسی متعین مدّت کے لیے ہے یا ہمیشہ کے لیے۔ یہ سوال بھی ہو گا کہ فیصلہ ایبا ہے جو متعلّقہ افراد کی مرضی کے علی الرغم ان ہر لاگو ہو گا یا نصیں اس کو قبول کرنے یا نہ کرنے کی آزادی ہو گی .... یہ بڑے اہم اختلافات ہیں کیکن ان سے کہیں زیادہ سنگین وہ اختلافات ہیں جو کسی فیصلہ سے متوقع فوائد یا ان مکنه نقصانات کے بارے میں ہوں جن کا اندیشہ ہو۔ واقعہ یہ ہے کہ اکثر پیش آمدہ نے مسائل کا تعلّق ایسے امور سے ہوتا ہے جو نہ خالصةُ مفید ہوں نہ سرتا یا مضر، بلکہ جن میں نفع و نقصان دونوں پہلو ہوتے ہیں اور فیصلہ کا مدار دونوں کے درمیان موازنہ پر

ہوتا ہے۔ یہ موازنہ بہت مشکل کام ہے۔ فوائد بھی کسی گروہ کو ہونے والے ہوتے ہیں اور نقصانات کسی دوسرے گروہ کو اور اکثر اوقات ملی جلی صورت حال سے سابقہ پڑتا ہے۔ یعنی نفع عام بھی ہو تو سب کو برابر نہیں ہوتا اور یہی حال نقصان کا بھی ہو سکتا ہے۔ نفع کا تعلق بھی ہمارے جسم و جان سے ہوتا ہے، بھی خاندان اور ساج ہے۔ بھی نفع نقصان اقتصادی نوعیت کے ہوتے ہیں، بھی سیای نوعیت کے ہوتے ہیں، بھی سیای نوعیت کے، بلکہ اکثر کئی طرح کے منافع اور کئی طرح کی مصرتیں سامنے ہوتی ہیں ان سب پر مشزاد یہ کہ بعض منافع یا مصرتیں وقتی سمجھی جاتی ہیں اور بعض طویل الیعاد، ایسے ہیں افر بعض منافع یا مصرتیں وقتی سمجھی جاتی ہیں اور بعض طویل الیعاد، ایسے ہیں افر بعض منافع یا مصرتیں ہے۔

اس فہرست کو مزید طول دیے بغیر اب ہم اصل موضوع کی طرف لولیں گے: مقاصد شریعت کے فہم و تطبیق میں بہت می وجوہ کی بنا پر اختلاف ہوتا ہے، پھر اختلاف کی صورت میں کیا کیا جائے؟ اس سلسلہ میں یہ ضروری ہے کہ اختلاف کو نہ صرف موجود سمجھا جائے بلکہ اس کے وجود کو برا، قابل ندمت یا قابل افسوس و ندامت قرار دینے کی بجائے اسے ایک نارل امر واقعہ سمجھتے ہوئے اس سے عہدہ برآ ہونے کا اہتمام کیا جائے۔

ساتھ ہی یہ بھی ضروری ہے کہ اختلاف دور کرنے یا کم سے کم اس کا دائرہ محدود کرنے کو ایک ہیں کہ اس کا دائرہ محدود کرنے کو ایک پینٹ کم سے پیش آمدہ صورت حال میں مقصدِشریعت کی شناخت اور اس کے عملی تقاضے پورا کرنے میں مدد ملے گ۔

تیسری اہم بات سے ہے کہ ان باتوں کا اہتمام کیا جائے جو رفع اختلاف کے لیے ضروری ہیں، مثلاً تباولہ خیالات اور اظہار خیال کی آزادی، آزادی اجماع و شظیم وغیرہ۔ معلقہ معلومات کو جمع کرنے اور انہیں پھیلانے کا انتظام بھی درکار

--

یہ بات بھی اہم ہے کہ رفع اختلاف کو مطلوب قرار دینے اور اس کے لیے کوشش کرنے کے ساتھ لوگ اس بات پر قانع ہوں کہ اگر ان کے درمیان صورت احوال کے تجزیے، اس کے بارہ میں ہدایت اللی کو سجھنے اور متعلقہ مقاصد شریعت کی تعیین میں پورا اتفاق نہ ہو سکا تو بھی فیصلہ کی شکل نکالی جا سکے گی اور وحدت است برقرار رہے گی، نیز یہ کوئی عجوبہ نہ دو گا، مسلمان پہلے بھی ان جسے طالت سے گزر میکے ہیں۔

آیے اب ہم یہ دیکھیں کہ زبان، مکان اور زبان کے فرق سے پیدا ہو کنے والے اختلافات کو کم کرنے اور ان کا وا کرہ محدود کرنے اور معاشرہ میں ان کی وجہ سے تشویش اور افسردگی پیدا ہونے کی روک تھام کے لیے ہمیں کیا کرنا چاہیے۔

## زبان کے فرق کو بناءِ اختلاف بننے سے روکنا

اس بات کا اہتمام کرنا ہوگا کہ ہر ملک میں ایسے تعلیمی اور تحقیقی ادارے موجود ہوں جو ایسے عالم تیار کر سکیں جوعربی زبان و ادب پر اعلیٰ درجہ کی قدرت اور مکتل عبور رکھتے ہوں۔ ساتھ ہی اس بات کا بھی انظام کرنا ہوگا کہ اس ملک کی زبان یا زبانوں میں اسلام کی بنیادی کتابیں دستیاب ہوں تاکہ عام مسلمانوں کے لیے بھی، جوعربی زبان میں دسترس نہ رکھتے ہوں، زیر غور امور پر بحث و نذاکرہ میں حقہ لینا ممکن ہو۔ ترجموں کی صحت کی جائج کے علاوہ ان کی وسیع اشاعت بھی ضروری ہے۔ جن اسلامی علوم کی انہات کتب کا ترجمہ نجی دائرے میں نہ سامنے آ رہا ہو ان کے ترجمہ اور نشر کا اجتماعی سطح پر اہتمام کیا جانا جا ہے۔

اصل ہدف سے ہے کہ زبان کا فرق حل طلب مسائل پر غور و فکر اور تبادلہ خیال میں نہ تو مانع ہے نہ اختلافات کا دائرہ وسیع کرے۔

# مکانی فرق سے عہدہ برآ ہونے کی ضرورت

الله كا آخرى بدايت نامه عرب ميں نازل ہوا جب كه اس كى پيروى دنيا كے ہر ہے میں کی جاتی ہے۔ اس کا تقاضا ہے کہ ایک طرف تو سرزمین عرب کا علم ہو اور دوسری طرف ان ملکول کا جس میں تقیل احکام و ہدایات مطلوب ہو۔ دنیا کے بارے میں عام معلومات کے ساتھ انسانی جغرافیہ ( human geography) کی طرف خصوصی توجه درکار ہے۔ پہاڑی علاقوں، میدانی علاقوں، ر گیتانی علاقوں اور ساحلی علاقوں میں بسنے والوں کے عادات و اطوار، بود و باش اور عرف میں قدیم سے جو فرق یائے جاتے ہیں ان کا تعلّق بہت سے ایسے مائل سے ہوسکتا ہے جو ہمارے سامنے آئیں، لہذا ان کے بارے میں علم سے اختلاف كم كرنے ميں مدد مل عتى ہے۔ جگه سے معلق معلومات كا تعلق قرآن و سنت کو سمجھنے کے ساتھ تو ہے بی، فقہ تفییر، شرح احادیث اور اسلامی تاریخ کی تدوین چونکہ زیادہ تر جزیرة العرب کے باہر، عراق، شام اور مصر وغیرہ میں ہوئی اس لیے ان علاقوں کے بارے میں جغرافیائی معلومات کی بھی اہمیت ہے۔ سی بات کے گہرے فہم کے لیے یہ جاننا ضروری ہے کہ وہ کہاں کہی گئی۔ ان معلومات میں کی اکثر اس بات کی تعبیر میں اختلاف کا سبب بن جاتی ہے۔ بحث کے اس صقه میں ہم ان باتول کی نشاندہی کر رہے ہیں جو اختلاف آراء کا وائرہ محدود كرسكتي بين-

چوں کہ زیر غور مسلہ کے بارے میں فیصلہ کا نفاذ دنیا کے کسی بھی علاقہ میں

کیا جا سکے گا اس لیے مختلف علاقوں کے ایسے جغرافیائی حالات جو زمانہ کے ساتھ ہونے والی ترقیات سے متأثر نہ ہوئے ہول، مثلاً دن رات کی کمی بیشی، ان کے بارے میں معلومات کی زیادہ اہمیت ہے۔

زمانہ بدلنے سے رونما ہونے والے فرق کے بارے میں اختلافات کا مسئلہ

زمانہ کے آگے برھنے کے ساتھ جو تبدیلیاں بالفعل واقع ہو چکی ہیں ان کو جانے اور سجھنے میں اختلاف کی وجہ صرف ناواقفیت ہوسکتی ہے بعض امور زندگی کے بارے میں واقفیت عام کرنا آسان ہے، مثلاً ذرائع نقل وحمل اور مواصلات میں آنے والی تبدیلیاں۔ گر بعض پیچیدہ امور کا معاملہ اتنا آسان نہیں۔ انسانی نفتیات، ساجی ادارون، تعلیم و تربیت، مرض و علاج، جرم و سزا.....وغیره کے بارے میں علوم میں بوی ترقی ہوئی ہے گر ان کے بارے میں معلومات عام كرنے ميں دو بوى مشكليں سامنے آتى ہيں: پہلى مشكل بير ہے كه بير باتيں عام فہم نہیں ہوتیں، ان کو سجھنے کے لیے بھھ اور جانا سجھنا ضروری ہوتا ہے جو سب کو میسر نہیں ہوتا۔ دوسری مشکل یہ ہے کہ مواصلات وغیرہ میں ندکورہ بالا تبدیلیوں ک طرح به دوسری تبدیلیال جو نفسیات، ساجیات، اقتصادیات، علم تعلیم و تربیت، علم الامراض، علم الادوبيه اور علم الجرائم (Criminology) وغيره مين آئي بين ان كا تعلُّق محسوسات سے نہ ہونے کی وجہ سے خود اہل علم و ہنر کے درمیان ان کے بارے میں بوے اختلافات یائے جاتے ہیں۔ پھر بھی ماری کوشش ہونی جاہے کہ جو نیا مسلہ زیر غور آئے اس سے معلق تازہ ترین معلومات سامنے رکھیں۔ اگرچہ اس بارے میں ہر ایک کی رائے ایک نہ ہو سکے گی کہ کل اور آج میں کتنا فرق ہے پھر بھی اس بارے میں اختلاف کا دائرہ ضرور محدود ہو جائے گا۔ یہاں یہ بات سامنے رکھنا ضروری ہے کہ کل سے مراد صرف وہ زمانہ نہیں جس میں قرآن نازل ہوا بلکہ حدیث کی جمع و تدوین، فقہ کے مخلف اسکولوں کا ظہور و عروج، اور دیگر اسلامی علوم کے نشوفما کا زمانہ بھی، حسب موقع اور مسئلہ زیر غور کی مناسبت ہے، اہم ہے۔ عمومی طور پر یہ بات سامنے رہے کہ جب بھی کسی عبارت (text) یا امر واقعہ (event) کا حوالہ دیا جائے اس کے زمانۂ بیان یا زمانۂ وقوع کا ذکر آئے اور بتایا جائے کہ اس وقت اور آج میں کوئی ایسا فرق تو واقع نہیں ہوا جس کا فیصلہ پر اثر انداز ہونا ناگزیر ہو؟ ظاہر ہے اس سوال کا جواب مختلف شرکاء بحث مختلف دیں گے، اہم بات یہ ہے کہ لوگ اختلاف کی اور وجود جادلۂ خیال ت اور بحث و مداک کا اختلاف نہ بننے دیں اور اختلاف ت بوجود جادلۂ خیال ت اور بحث و مداکرہ کے لیے تیار رہیں۔

میرا خیال ہے کہ نے پیش آمدہ سائل پر غور و فکر کے ذریعہ کسی فیصلہ تک پہنچنے کے عمل میں آج ہمیں جن ممکن اختلافات سے واسطہ ہے ان میں اس فتم کے اختلاف کی اہمیت سب سے زیادہ ہے جس کا اس وقت ذکر ہے۔ ساتھ ہی یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ المت کو جتنی کامیابی زبان اور مکان کے فرق پر بنی اختلافات سے نبٹنے میں ہوئی ہے آئی زمانہ کی تبدیلی پر بنی اختلافات سے نبٹنے میں ہوئی ہے آئی زمانہ کی تبدیلی پر بنی اختلافات سے نبٹنے میں ہوئی ہے آئی زمانہ کی تبدیلی پر بنی اختلافات سے نبٹنے میں نہ ہوسکی۔ آئندہ ہم اس بات پر گفتگو کریں گے کہ اس کمی کی تلافی کے لیے ہمیں کیا کرنا چاہے، گر پہلے اس بات پر غور ضروری ہے کہ ایسا کیوں ہوا؟ مسلمانوں کے فکری احوال اور بدلتا ہوا زمانہ

اس سلسلہ میں دو باتیں سب سے نمایاں میں۔ پہلی بات سے کہ زمانہ آگے بوصنے کے ساتھ زندگی میں آنے والی تبدیلیوں کی رفتار کیسال نہیں رہی۔ عبد نبوی کے بعد کی صدیوں تک نقل و حمل اور مواصلات کے ذرائع میں کوئی بری ترقی نہیں ہوئی، زراعت و صنعت کا حال بھی یہی رہا۔ طاقت (energy) جب تک صرف انسانوں کی قوّت بازو، حیوانات یا ہوا اور پائی ہے حاصل کی جاتی رہی، یہی حال رہا۔ ستر ہویں صدی عیسوی میں، یعنی عبد نبؤت کے ہزار سال بعد، بھاپ کا انجن دریافت ہونے ہے نقل و حمل کی دنیا میں ایک بڑی تبدیلی آئی۔ گر دو صدی بعد بجلی کی دریافت نے انقلابی اثرات مرتب کے اور بیسویں صدی میں پہلے پڑول کے بڑے کی دریافت نے انقلابی اثرات مرتب کے اور بیسویں صدی میں پہلے پڑول کے بڑے یانے پر استعال اور پھر ایٹمی طاقت کی دریافت نے دنیا بدل دی۔ دوسرے الفاظ میں اسلامی تاریخ کے پہلے ہزار کی دریافت میں اسلامی تاریخ کے پہلے ہزار کی مقابلہ ممکن نہیں۔

دوسری قابل توجہ بات ہے کہ جب تک سلمان خود مختار رہے ان کا روتیہ فکری اختلافات، اظہار خیالات کی آزادی، اور بحث و نداکرہ کے بارے میں اس سے مختلف رہا جو انھوں نے دوسری غیر مسلم اقوام کے زیر حکومت آجانے کے بعد اختیار کر لیا۔ بلکہ ضروری ہے کہ اوّل الذکر دور کو بھی دو ادوار میں تقسیم کیا جائے، زمانہ عودج و استحکام جو پہلے دور کے نصف اوّل میں رہا اور اضحلال اور زوال کا زمانہ جو مختلف علاقوں میں مختلف رہا، گر دوسرے پانچ سو سالوں میں کہیں بھی وہ بات نہ رہی جو شروع کے پانچ سو سالوں میں تھی۔ چوشی صدی ہجری تک آزادی بات نہ رہی جو شروع کے پانچ سو سالوں میں تھی۔ چوشی صدی ہجری تک آزادی فر اور علمی ترتی این انتخار کی عودج پرشی جس کے بیان سے لاہریریاں بھری پڑی ہیں۔ اس کے بعد سای اختلافات اور طوائف الملوکی کا دور دورہ رہا۔ ایسا گئا ہے کہ عوام کو انتظار گر وعمل سے بچانے کے خیال سے ہر ایک کو کی فقہی شہرب سے وابستگی کا مشورہ دیا جانے لگا، کلامی بحثوں کے لاطائل سلسلہ پر بند

باندھنے میں عاقبت مجھی گئ اور اس خوداعتادی کی جگہ جس نے عروق کے زمانے میں سارے جہاں کی حکسیں سمیٹنے اور انھیں اسلای جامہ پہنانے کی ہمت دی تھی، انجانے کے خوف اور ہر تی بات کی طرف سے اندیشہ نے لیے لی۔ ادھر سے کیفیت جڑ کپڑ رہی تھی ادھر استعار کی بلغار نے پوری اتت کو دفائی انداز اختیار کرنے پر مجبور کر دیا۔ پندرہویں صدی عیسوی میں انہین سے نکالا جانا اور اس کے دو سو سال بعد مغل اور عثانی زوال کا آغاز، اٹھارویں، افیبویں صدیوں میں بیری دنیائے اسلام پر استعاری تسلط اور مسلمانوں کی فکری فضا میں عیسائی مشنریوں کے مجانے ہوئے شور وغوغا کا پیش فیمہ ثابت ہوا۔ یہی زمانہ تھا جب بورپ میں صنعتی انقلاب کے نتیجہ میں زمانہ آگے بڑھنے کے ساتھ رونما ہونے والی نکورہ بالا تبدیلیاں نے سوالات اٹھا رہی تھیں گر اتب کا اندرونی فکری ماحول بدل چکا تھا، تقلید جامد کو اضمحلال و انحطاط سے بچانے کا واحد طریقہ سمجھا گیا جو آواز کی سامت کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس کچھ ایسا بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس کچھ ایسا بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس کچھ ایسا بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس کچھ ایسا بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس بھی ایسا بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس بھی ایسا بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس بھی ایسا بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس بھی ہے جو سکھنے کے مارے نے آگر یہ کہہ دیا کہ دشنوں کے پاس بھی ہو نے تو اسے خارج از ملت قرار دیا گیا۔

بیبویں صدی کے وسط میں کے بعد دیگرے سارے مسلمان اکثریت والے علاقوں کی آزاد ملکتیں قائم ہونے کے بعد صورت حال تیزی سے بدلنے لگی۔ گر صورت حال میں ان خوش آئند تبدیلیوں کا ذکر بعد میں، ابھی ہمیں اس سوال کا جواب دینا ہے جو اوپر کیا گیا، سوال سے ہے کہ اسّت زمانہ آگے بڑھنے کے ساتھ آنے والی تبدیلیوں سے کماحقہ کیوں نہ نمٹ سکی؟ جیسا کہ اوپر کی سطروں میں بتایا گیا کہ اس کی وجہ سے ہوئی کہ جب تیز رفار تبدیلیوں کا سیلاب آیا تو مسلمان معاشرہ اندرونی اور بیرونی دونوں طرح کے اسباب کی بنا پر خود اعتادی سے محروم، معاشرہ اندرونی اور بیرونی دونوں طرح کے اسباب کی بنا پر خود اعتادی سے محروم،

اندیثوں سے لبریز اور خوف فکست و ریخت میں مبتلا ہو چکا تھا۔ اپنے ماضی کے سرمایوں کو بچانے کی خاطر اس نے مستقبل کی دنیا کی لگام کو دوسروں کے ہاتھوں میں جانے دیا گر اس کی ہمت نہ کر سکا کہ ایک نے اسلامی مستقبل کی تغییر کے لیے ماضی پر تقیدی نظر ڈالے، تقلید کی مانوس راہوں کو چھوڑ کر نئے راستوں پر قدم رکھنے کی جرائت کرے اور اپنے دور اوّل کی طرح دنیا بھر سے مفید مطلب چیزوں کو سکھتا ہوا آگے بڑھے۔ اب ان تاریخی اسباب کا ماتم کرنے یا ان کا تدارک نہ کر سکتے پر دوسروں یا ابنوں کو مطعون کرنے میں وقت ضائع کرنے کی بجائے یہ سوچنا جاہے کہ اس صورت حال کو بدلا کیے جائے۔

#### تلافی مافات کا آغاز

جیبا کہ ہم نے اوپر اشارہ کیا، اس بات کا احساس عام ہو چکا ہے کہ زمانہ ہو تبدیلیاں ساتھ لایا ہے ان سے نمٹنے کے لیے پچھ کرنا ہے۔ اس فکری تبدیلی کا آغاز ہوئے دو صدیاں گزر گئیں، ان پر کافی گفتگو بھی کی جاتی رہی ہے۔ ان باتوں کو دہرانے کی بجائے آگے کی بات کرنے کی ضرورت ہے۔ دیکھنا یہ ہے کہ ہر مسلمان کو اپنے حالات کے مطابق ایک فعال فکری ماحول کی تعییر میں حصّہ لینے ہر مسلمان کو اپنے حالات کے مطابق ایک فعال فکری ماحول کی تعییر میں حصّہ لینے انکسار و تواضع، سب کے ساتھ تعاون، سب کے لیے اپنے ہی جیسے مقام و احرّام کا اعتراف، اس اصول کو مان کر آگے بڑھنا کی فرد یا گروہ کو کسی دوسرے فرد یا گروہ پر تسلط جمانے کا حق نہیں۔ یہ آداب دوسروں سے تعلقات میں برتنے سے گروہ پر تسلط جمانے کا حق نہیں۔ یہ آداب دوسروں سے تعلقات میں برتنے سے گہاے مسلمانوں کو خود آپس میں برتنے ہوں گے۔ اس کا پہلا تقاضا یہ ہے کہ نئے گروہ یا بینی آمدہ اجتماعی مسائل میں فیصلہ کا اسلامی طریقہ بیش آمدہ اجتماعی مسائل میں فیصلہ کا اسلامی طریقہ اسین حلقہ کے علماء و فقہاء کو شجھنے کی بجائے ان مسائل میں فیصلہ کا اسلامی طریقہ اسین حلقہ کے علماء و فقہاء کو شجھنے کی بجائے ان مسائل میں فیصلہ کا اسلامی طریقہ اسین حلیقہ کے علماء و فقہاء کو شجھنے کی بجائے ان مسائل میں فیصلہ کا اسلامی طریقہ اسین حلقہ کے علماء و فقہاء کو شجھنے کی بجائے ان مسائل میں فیصلہ کا اسلامی طریقہ کے علماء و فقہاء کو شجھنے کی بجائے ان مسائل میں فیصلہ کا اسلامی طریقہ اپنے حلقہ کے علماء و فقہاء کو شجھنے کی بجائے ان مسائل میں فیصلہ کا اسلامی طریقہ اپنے حلقہ کے علماء و فقہاء کو شجھنے کی بجائے ان مسائل میں فیصلہ کا اسلامی طریقہ اپنے حلقہ کے علماء و فقہاء کو شخصہ کے علماء و فقہاء کو شخصہ کی بجائے ان مسائل میں فیصلہ کی اسائل میں فیصلہ کی اسائل میں فیصلہ کی اسائل میں فیصلہ کی بوروں سے تعلقات میں میں کی بوروں سے تعلقات میں کی بوروں سے تعلقات کی بوروں سے تعلقات میں کی بوروں سے تعلقات کی بوروں سے تو بوروں سے تعلقات کی بوروں سے تعلقات کی بوروں سے تو بوروں سے تعلقات کی بوروں سے

اختیار کریں۔

شورائی طریق فیصله

اسلام نے یہ سکھایا ہے کہ اجماعی امور میں فیصلہ باہم مشورہ سے کیا جائے۔ قرآن کریم کے مطابق مسلمان وہ ہیں جو:

والَّذين استجابوا لربّهم و اقاموا الصلواة و امرهم شورئ بينهم. [الثورئ: ٣٨]

جو اپنے رب کا تھم مانتے ہیں، نماز قائم کرتے ہیں اور اپنے معاملات آپس کے مشورے سے چلاتے ہیں .....۔

الله تعالى نے اپنے نبی كو بھی مشاورت كے بعد فيصله كرنے كى تلقين كى: و شاور هم فى الامو، فاذا عزمت فتو تحل على الله. [آل عمران: ١٥٩] اور معاملات ميں ان سے مشورہ كرو، اور جب (كسى كام كا) تهيّه كر لو تو الله ير مجروسه كرو۔

باہم مشورہ سے فیصلہ کرنے کا بیہ طریقتہ سارے ان امور میں مطلوب ہے جن سے کئی لوگوں کا مفاد وابستہ ہو، مثلًا خا ندانی امور:

فان ارادا فصالاً عن تراض منهما و تشاورٍ فلا جناح عليهما.

[البقرة: ٢٣٣]

لیکن اگر فریقین باہمی رضامندی اور مشورے سے دودھ جھڑانا چاہیں تو ایبا کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں۔

نبی کر میمنالی نے بھی مشاورت کی تاکید فرمائی ہے:

سعید ابن مسیّب نے علی سے روایت کی ہے، کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا،

اے اللہ کے رسول ، کبھی ہمارے سامنے کوئی ایسا معامد آ جاتا ہے جس کے بارے میں نہ تو قرآن نازل ہوا نہ آپ کی طرف سے کوئی سقت قائم ہوئی ؟ آپ اللہ فیصلہ نے فرمایا اس معاملہ (میں فیصلہ) کے لیے مسلمانوں میں سے عالم لوگوں (یا فرمایا، عبادت گزار لوگوں) کو بلاؤ اور مشورے سے طے کرو، کسی ایک کی رائے پر فیصلہ کا مدار نہ ہو(۲)۔

معاذ بن جبل کو یمن جھیجے وقت آپ آلیکھی نے انہیں جو تھیمت فرمائی اس میں یہ بات سرفہرست ہے فرمایا: جو فیصلہ کرنا کیا جو بات بولنا علم کے بغیر نہ ہو۔ اگر کوئی اشکال وارد ہو تو بے جھبک (کسی سے) پوچھنا۔ مشورہ کرنا کیونکہ مشورہ کرنے والے کی (من جانب اللہ) مدد ہوتی ہے (۲)۔

ساتھ ہی آپ اللہ نے یہ بھی جا دیا کہ جس سے مشورہ طلب کیا جائے اس کی برسی ذمہ داری ہے:

جابراً نے روایت کی ہے کہ رسو ل اللہ اللہ کے فرمایا: جب تم میں سے کوئی اپنے بھائی سے مشورہ طلب کرے تو اسے مشورہ ضرور دینا چاہے (۲۰)۔

ابوهریرہ اور ایت کرتے ہیں کہ رسول الله الله کے فرمایا: جس سے مشورہ کیا جائے تو وہ امانت کا ذمتہ دار ہے (۵)۔

اسوهٔ نبوی

نی اللہ خود ہر اجماعی معاملہ میں مشورہ سے فیصلہ کرتے تھے: ابوہریرہؓ سے مروی ہے کہ انھوں نے کہا: میں نے تم لوگوں میں کسی کو اپنے ساتھیوں سے اس قدر مشورے کرتے نہیں دیکھا جس قدر کہ

#### رسول الله سرتے تھے(۲)۔

آپ اللہ کے مشوروں کا تاریخی ریکارڈ بہت طویل ہے، یہاں نہ تو اس کا احاطہ ممکن ہے نہ ہمارے موضوع کا نقاضا ہے کہ ایسا کیا جائے۔ ذیل میں جو مثالیں نقل کی جا رہی ہیں ان سب کا تعلق اختلافی امور سے ہے۔ ہمارے موضوع کی نبست سے اہم بات ہے کہ جب کوئی اجتاعی معاملہ ایسا در پیش ہوا جس میں لوگوں کی رائیں مختلف تحییں تو اس پر آپ نے تبادلہ خیالات اور بحث و مباحثہ کے بعد فیصلہ کیا۔

جنگ بدر کے موقع پر سب سے مشورہ ہوا چر آگے بڑھ کر قریش کو مزاحت دینے کا فیصلہ کیا گیا(<sup>2)</sup>۔

پھر جب کچھ لوگ قیدی بنا کر مدینہ لائے گئے تو یہ سوال پیدا ہوا کہ ان کے ساتھ کیا معاملہ کیا جائے۔ مشاورت ہوئی جس میں بڑا اختلاف ہوا، گر جس نے جو رائے دی، دلیل کے ساتھ دی۔ چوں کہ بعد میں وحی بھی نازل ہوئی اس لیے اس بحث کی پوری تفصیل کا مطالعہ سورۂ انفال، آیات ۲۵–۱۹ کی تغیر اور سیرت کی کتابوں، خاص طور پر سیرت ابن صفام کی مدد سے بآسانی کیا جا سکتا ہے۔ ایک تاریخ ساز مشاورت وہ ہے جو جنگ اُمد کے موقع پر ہوئی کہ لڑائی کے لیے مدینہ سے باہر نکلنا چاہیے یا شہر کے اندر رہ کر لڑنا بہتر ہو گا۔ سورۂ ال عمران آیت ۱۵۹ کا تعلق ای مشاورت اور فیصلہ سے ہے۔ ہمارے موضوع، عمران آیت ۱۵۹ کا تعلق ای مشاورت اور فیصلہ سے ہے۔ ہمارے موضوع، اختلافی اجماعی امور میں فیصلہ کا طریقہ، کی نسبت سے اس نظیر کی بڑی اہمیت سے اس نظیر کی بڑی اہمیت سے سید قطب نے اپنی تغیر، فی ظلال القرآن، میں مذکورہ بالا آیت کے ذیل میں اس پر بصیرت افروز بحث کی ہے، اس موضوع پر ابن حشام اور ابن قیم کا مطالعہ بھی مفید رہے گا<sup>(۸)</sup>۔

ای طرح جنگ خندق اور خیبر کے مواقع پر مشاورت اور فیصلہ کی رپورٹوں پر نظر ڈالنا مفید رہے گا۔ ای طرح قبیلہ غطفان سے صلح کرنے یا نہ کرنے کے بارے میں جو اختلاف ہوا اور جس بحث کے بعد فیصلہ کیا گیا وہ بھی سبق آموز ہے(۹)۔

## خلفاءِ راشدین کے نظائر

حفرت ابوبکڑ کے اہم فیصلوں میں سے جو تبادلۂ خیال، اختلاف، بحث اور مشورے کے بعد کیے گئے مانعین زکاۃ سے جنگ اور جمع قرآن نیز اہل روم سے لڑائی کے لئے فوج بھیجنا شامل ہے۔ ان کا مطالعہ تاریخی مراجع کی مدد سے کیا جا سکتا ہے(۱۰)۔

حضرت عمرٌ کا عبد خلافت زیادہ طویل تھا اس لیے اختلافی امور میں بحث و نظر کے بعد فیصلہ کی نظیریں بھی آپ کے عبد میں زیادہ ملتی ہیں۔ سب سے معرکة الآرا مثال عراق و شام کی مفتوحہ زمینوں کی ہے جس کا مطالعہ ضرور کرنا چاہیے(۱۱)۔ ذیل کے نظائر بھی سبق آموز ہیں۔

حارثہ سے روایت ہے کہ انھوں نے کہا؛ شم کے پچھ لوگ عمر ہے پائی
آئے۔ انھوں نے کہا کہ ہمارے نصیب میں پچھ مال، گھوڑے اور غلام آئے
ہیں۔ ہم چاہتے ہیں کہ اس میں سے پچھ زکوۃ ہم سے لی جائے (کہ یہ) پاک
ہو جائے۔ (حضرت عمر نے) فرمایا: میرے دونوں پیش روؤں نے ایبا نہیں کیا
کہ میں ایبا کر سکوں۔ آپ نے محمد رسول الشفائی کے صحابیوں سے مشورہ طلب
کیا جن میں علیٰ بھی شامل متھے۔ علیٰ نے کہا، اچھی تجویز ہے بشرطیکہ یہ مستقل فیکس
نہ بن جائے جو آپ کے بعد بھی لوگوں سے وصول کیا جانے گھے(۱۲)۔

عبد الله بن عباس سے روایت ہے کہ عمر بن الخطّاب فے شام کا سفر کیا۔ جب وہ سرغ (نامی جگہ یر) پنچے تو فوج کے امراء، ابو عبیدہ طبن الجراح اور ان کے ساتھیوں نے ان سے ملاقات کی۔ انھوں نے آپ کو بتایا کہ سر زمین شام میں (طاعون کی) وہا کھیل چکی ہے۔ ابن عبّاس ایج میں کہ عمر بن الخطّاب بے کہا مہاجرین اوّلین کو میرے پاس بلاؤ۔ چنانچہ وہ بلا لیے گئے۔ آپ نے ان سے مشورہ کیا کہ شام میں وہا پھیلی ہوئی ہے۔ ان کی رائیں مختلف تھیں۔ بعض نے کہا، آپ ایک کام سے لکلے ہیں، ہاری رائے تو یہی ہے کہ اسے چھوڑ کر واپس نہ جائیں۔ کچھ دوسرے لوگوں نے کہا، آپ کے ساتھ رسول التعاقیہ کے صحابی اور باقی (بزرگ) لوگ ہیں ہم نہیں جائے کہ آپ ان لوگوں کو اس وبا میں جھونک دیں۔ عمر نے کہا، آپ لوگ جائے، پھر آپ نے کہا، انصار کو میرے یاس بلاؤ تو میں نے اضیں بلوا لیا اور آپ نے ان سے بھی مشورہ کیا تو انھوں نے بھی وہی موقف اختیار کیا جو مہاجرین کا تھا اور ان کے درمیان بھی اختلاف ہوا جیسا مہاجرین کے درمیان ہوا تھا۔ آپ نے فرمایا آپ لوگ جائے، پھر کہا، یہاں جو قریش کے شیوخ ہوں جنموں نے فتح (ملّہ) کے موقع پر ہجرت کی ہو ان کو بلاؤ۔ میں نے ایسے لوگوں کو بلا دیا، ان کے درمیان کوئی دو رائے نہیں تھیں، سب نے یہی کہا کہ ہماری رائے میں آپ (اینے ساتھ آئے) لوگوں کے ساتھ واپس جائیں اور انھیں اس وبا کے حوالہ نہ کریں۔ (سب کی باتیں سننے کے بعد) عمرٌ نے اعلان عام کر دیا کہ صبح سورے میں (واپسی کے لئے) اپنی سواری یر ہوں گا۔ چنانچہ (آپ کے ساتھ آئے) سب لوگ سوار ہو لیے۔ ابوعبیدہ بولے، کیا تقدیر اللی سے فرار اختیار کیا جا رہا ہے؟ عمرٌ نے جواب دیا، ابو عبیدہ! کاش یہ بات تمھارے سواکسی اور نے کہی ہوتی! ہاں،ہم تقدیر اللی سے بھاگ کر تقدیر

الہی کی طرف جا رہے ہیں۔

مطالعہ کرنے والا بآسانی یہ وکھ سکتا ہے کہ رائے دینے والے بے جھجک بولتے سے اور رائے ظاہر کرنے والوں کا دائرہ خاصہ وسیع تھا۔ ان فیصلوں کے بہلو سیدنا عرام کا ایک کلیئے مختلف قتم کا فیصلہ اسلامی کیلنڈر کا آغاز ہجرت سے کرنے کا فیصلہ تھا جو عام صلاح و مشورہ کے بعد کیا گیا۔ ان چند جھکیوں سے اندازہ ہو گیا ہوگا کہ اسلامی ساج میں اظہار رائے کی آزادی اور تبادلہ خیال کی رسم کتنی گہری تھی اور اختلافی امور میں فیصلہ کرنے میں اس سے کتی مدد ملتی تھی۔

حضرت عثان " کا تاریخ ساز فیصلہ قرآن کریم کے متند نسخ تیار کرانا اور ہر علاقہ میں ان کی اشاعت ہے۔ یہ اقدام خاصے غور اور بحث و مباحثہ کے بعد عمل میں آیا<sup>(۱۲)</sup>۔

آپ کے دور کومت کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس دور میں اختلافات کا بازار گرم رہا۔ اپنے موضوع کی نبیت سے نوٹ کرنے کی بات یہ ہے کہ حضرت عثان نے بھی زبان بندی کی کوشش نبیں گی۔ ہر عام و خاص کو اپنی رائے کے اظہار کی پوری آزادی تھی۔ نہ تو منبر وعظ سے جہنم کا خوف دلا کر ان کی زباں بندی کی گئی نہ کسی کے پیچھے پولیس لگائی گئی۔ سب سے حساس معاملہ افران کومت کی تقرری کا تھا۔ نہ صرف عوام کو بلکہ اکابر صحابہ کو بعض تقرریوں سے اختلاف تھا۔ وہ خاموش نہیں رہے، مگر حضرت عثان نے ان کو ان وجوہ سے بخبر کیا جو ان کے فیصلہ کا سبب بنی تھیں۔ یہاں اس مسللہ کی تنقیح ممکن ہے نہ مطلوب، دیکھنے کی بات یہ ہے کہ بنیادی آزادیوں کو سلب کرنے کا کسی کو خیال بھی نہیں آیا کیوں کہ اسلام میں انھیں سلب کرنے کی کوئی گنجائش نہیں۔ یہ بھی نہیں آیا کیوں کہ اسلام میں انھیں سلب کرنے کی کوئی گنجائش نہیں۔ یہ بھی نوٹ کرنے کی بات ہے کہ ہر اختلاف دور ہونا انبان کے مقدر میں نہیں ہے۔

ہاری کوشش ہونی چاہئے کہ رفع اختلاف کے اسلامی طریقوں پر کاربند رہیں اور نتائج اللہ پر چھوڑ دیں۔ جو حکران یا مصلحین اس حد سے آگے بڑھ کر مطلوبہ نتائج حاصل کرنے کی خاطر اسلامی اصول و آداب کی پروا نہ کرتے ہوئے دوسرے انسانوں کو بنیادی انسانی حقوق سے محروم کرتے، آزادی رائے اور اظہار خیال سے روکتے اور تبادلہ خیالات پر قد غن لگاتے ہیں وہ اسلام پر ظلم کرتے ہیں۔ سیّدنا عثمان کے عہد کے ان حالات کا مطالعہ متند تاریخی مراجع کی مدد سے کیا جاسکتا ہے (۱۳)۔

چوتھے خلیفہ راشد، سیّدنا علی ابن ابی طالب کا دور بڑا مختفر اور پر آشوب رہا گر اختلاف سے نبٹنے کے معاملہ میں آپ نے جو نظیر چھوڑی ہے وہ بہت اہم ہے۔ سب سے نازک مسلہ خوارن کا تھا جو بڑم خود دینی بنیاد پر ایک انتہا پیندانہ موقف اختیار کیے ہوئے تھے۔ مسلمانوں کے درمیان اس بارے میں کہ ان کے ساتھ کیا برتاؤ کیا جائے، مختلف رائیں پائی جاتی تھیں گر ظیفہ نے سمجھانے بجھانے میں کوئی کسر نہ چھوڑی اور جس طریقہ پر آپ عمل پیرا رہے اس کی جھلک ذیل کے واقعہ میں دیکھی جا کتی ہے:

ایک مرتبہ پانچ خارجی ان کے پاس گرفتار کر کے لائے گئے جو علی الاعلان ان کو گالیاں دے رہے تھے اور ان میں سے ایک برسرعام کہہ رہا تھا کہ خدا کی فتم میں علی کو قبل کر دول گا۔ گر حضرت علی نے ان سب کو چھوڑ دیا اور اپنے آدمیوں سے فرمایا کہ ان کی بد زبانی کا جواب تم چاہو تو بدزبانی سے وے لو، گر جب تک وہ عملاً کوئی باغیانہ کارروائی نہیں کرتے، محض زبانی مخالفت کوئی ایا جرم نہیں ہے جس کی وجہ سے ان پر بتھ ڈالا جائے (۱۵)۔

عبدِ ظافتِ راشدہ سے آگے برھنے سے پہلے اس نکتہ پر توجہ مرکوز کرنا مفید

ہوگا کہ آزادانہ رائے قائم کرنے والوں کے اظہارِ رائے اور ان کی آراء سے مثاورت کے ذریعہ استفادہ میں کیا حکمت پوشیدہ ہے۔ نئے پیش آمدہ مسائل میں ایک اہم عضر معلومات کا ہے۔ ایسے مسائل میں سابق تجربہ نہیں ہوتا جو رہنمائی کر سکے۔ قدرتی طور پر الیمی معلومات جن سے فیصلہ میں مدد مل سکے ہر فرد کو کیسال میتر نہیں ہوتیں۔ آزادانہ رائے قائم کرنے والوں کے مشوروں کی روشی میں کیے جانے والے فیصلے کا سابحی فائدہ سے کہ جو معلومات مختلف افراد کے پاس الگ الگ ہوں ان سے استفادہ کا موقع مل جاتا ہے۔ آج جب کہ معلومات کی اہمتیت پر بڑا علمی کام ہو چکا ہے، سے بات اہم نہیں گئی گر اس کا ادراک اسلاف کو بھی تھا۔ ابن قیم نے حاکم کے لئے رعیت سے مشاورت کے فائدے گناتے ہوئے 'الیمی مصلحت جانے کے لیے جس سے واقفیت ان میں سے صرف بعض لوگوں 'الیمی مصلحت جانے کے لیے جس سے واقفیت ان میں سے صرف بعض لوگوں تک محدود ہو' کو بھی شار کیا ہے (۱۱)۔

اسی کتاب میں ایک دوسرے موقع پر وہ مؤمن کی ذمہ داری ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

پس واجب ہے ہے کہ حق جانے کی طلب ہو اور اس تک چہنے کی ہر مکن کوشش کی جائے۔ کیوں کہ اللہ تعالی نے اپنے بندوں پر لازم کیا ہے کہ استطاعت کے مطابق اس کا تقویٰ اختیار کریں۔ اللہ کے تقویٰ کا مطلب ہے جو اس نے کرنے کو کہا اے کیا جائے اور جس صفح کیا اس سے دور رہا جائے۔ اس لئے ضروری ہے کہ بندہ معلوم کرے کہ اس نے کیا کرنے کا حکم دیا ہے تاکہ اس بجا لائے اور کس سے سرے کہ اس نے کیا کرنے کا حکم دیا ہے تاکہ اس بجا لائے اور کس بات سے روکا ہے تاکہ اس سے بچا رہے اور یہ بھی جانا کہ ضروری ہے کہ کن باتوں کی اجازت ہے تاکہ (چاہے تو) اخیس کر ضروری ہے کہ کن باتوں کی اجازت ہے تاکہ (چاہے تو) اخیس کر

سکے۔ ظاہر ہے کہ یہ جاننا کیک گونہ اجتہاد اور حق کی تلاش اور اندازہ کے بغیر ممکن نہیں(۱۵)\_

ظاہر ہے اس تلاش حق میں کامیابی ہر فردِ معاشرہ کے نصیب میں کیساں نہ ہو گی۔ مگر مشاورت بورے ساج کو ان تمام افراد کے نصیب سے فائدہ پہنچانے کا طریقہ ہے اور اسلام نے ہمیں ای کی تعلیم دی ہے۔ ابن تیمیہ نے خوب لکھا ہے:

اب جے اللہ سجانہ و تعالیٰ نے اس بات کی طرف رہنمائی کی کہ حق اختیار کرے، چاہے وہ جہاں بھی ملے اور جس کے پاس سے ملے ۔۔۔۔۔ تو ایبا آدمی سب سے بڑا عالم اور سب سے ٹھیک راستے پر قائم اور سب سے ٹھیک راستے پر قائم اور سب سے اچنے موقف کا حال قرار پائے گا۔ ایسے لوگوں کے درمیان جب اختلاف واقع ہوتا ہے تو یہ اختلاف رحمت اور ہدایت ثابت ہوتا ہے، یہ لوگ ایک دوسرے کی تائید و جمایت کرتے ہیں اور ان کا ساتھ دیتے ہیں۔ دراصل یہ اس تعاون اور باہم مل کر غور و فکر کرنے میں واخل ہے جس سے انبان نہ اسپ دینی امور ہیں مستغنی ہو سکتے ہیں، نہ دینوی امور ہیں۔ (ان کے لئے ضروری ہے کہ) رائے قائم کریں، ایک دوسرے کی آراء کو جانیں اور ان پر غور کریں اور آپس کریں، ایک دوسرے کی آراء کو جانیں اور ان پر غور کریں اور آپس میں مشورہ کریں اور سوچیں کہ صحیح فیصلہ تک پہنچنے کے لیے کیا اسباب و وسائل درکار ہوں گے۔ چنانچہ ہم ایک ایپ نتائج فکر سامنے لائے اور اس کی بصیرت نے جو روشی عطا کی ہو اس کو چیش کرے (۱۸)۔

بڑی اہم بات کہی گئی کہ آزادانہ رائے قائم کرنا، اپنی رائے کا بے مہابہ اظہار اور تبادلۂ خیالات دراصل تقویٰ کا نقاضا ہے اور مشورہ کے ذریعہ اختلافات

کا حل جاہنا اس تعاون باہمی کا تقاضا ہے جسے مؤس کا طریق زندگی بنایا گیا ہے، اللہ تعالی فرماتے میں:

والمؤمنون والمؤمنت بعضهم اولیاء بعض. [التوبة: الم]
مرد اور مؤمن عورتیں ایک دوسرے کے مددگار ہوتے ہیں۔
و تعاونوا علی البرّ والتقویٰ۔ [المائدة: ۲]
اور بھلائی اور پربیزگاری کے کاموں میں ایک دوسرے کے ساتھ
تعاون کرو۔

اصحاب بصیرت نے بجا طور پر خود اسلامی حکومت کو ای تعاون باہمی کا ایک عملی اظہار قرار دیا ہے۔ ابن تیمیہ امام کی پوزیشن ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں: 'وہ اور رعایا ایک دوسرے کے شریک ہیں، یہ لوگ اور وہ دین اور دنیا کے مصالح (کے حصول) کے لیے باہم تعاون کرتے ہیں۔ (۱۶)

جیہا کہ اوپر واضح کیا گیا، اس تعاون کا تقاضا ہے کہ ہر فرد موقع آنے پر اپی رائے ضرور ظاہر کرے۔ نجی اللہ نے کس پیارے انداز میں سے بات ذہن نشین کرائی:

ابوسعید سے روایت ہے، انہوں نے کہا کہ رسول التُعَلِیلَةِ نے فرمایا:
کوئی اپنے کو حقیر نہ سمجھ! لوگ بولے، اے اللہ کے رسول! کوئی خود
کو حقیر کیوں کر گردانے گا؟ فرمایا، (اس طرح کہ) وہ دیکھ رہا ہے
کہ ایک کار الہی میں اس کی ذمہ داری بنتی ہے کہ بولے، گر وہ اس
کے بارہ میں نہیں بولتا۔ چنانچہ قیامت کے دن اللہ عزوجل اس سے
پوچس کے، فلاں مسئلہ میں بولئے سے بھے کس چیز نے روکا؟ وہ
جواب دے گا، لوگوں کا خوف۔ (اللہ تحالی) فرمائیں گے، تھے تو

#### صرف مجھ ہی ہے ڈرنا چاہے تھا!(۲۰)

مسلمانوں کی شروع کی نسلوں کو ان حقائق کا پورا شعور تھا کیوں کہ نجی اللہ نے جن لوگوں کی تربیت کی تھی، ان کے تربیت یافتہ لوگ اس فیفل کو عام کرتے رہے۔ بعد میں سیای مصالح اور گروہی مفادات نیز قبائلی عصبتوں کا اثر بردهتا گیا اور بنیادی آزادیوں کو سلب کرنے کا سلسلہ شروع ہوا تو خوف اور طبع نے ڈیرے ڈالے۔ آزادانہ فکر، بے مہابہ اظہار رائے، کھلے عام تبادلہ آراء کے اسلامی طریقوں میں کمزوری کا مظاہرہ ہونے لگا۔عوام کیا خواص کے لیے بھی ساسی امور میں زبان کھولنا دشوار ہو گیا۔ ساس امور میں فصلے اب مشاورت کی بحائے حکمراں مصاحبین خاص کی مدد سے کرنے لگے جن پر کھلے عام تقید کی بھاری قیت چکانی پڑتی۔ چنانچہ خلافت راشدہ کی جاری کردہ رسم رفتہ رفتہ بدل گئ اور ملوکیت نے اسلای ساج کو اس کی اہم خصوصیت ہے محروم کر دیا۔ گر خدا کا شکر ہے کہ اس مخصوص دائرہ میں جو آگے چل کر فقہ کہلایا، ایبا نہیں ہوا۔ عبادات اور معاملات کے بیشتر مسائل میں آزادانہ اظہار رائے، تبادلہ خیالات اور یک گونہ اجماعی طریق فیصله رائج رباله دوسری، تیسری ادر چوتھی صدی ججری میں غور و فکر اور بحث و نظر کے متعدد طقے کوف، مدین، بغداد، دشق، قاہرہ وغیرہ شہرول میں نمودار ہوئے اور کھلے کھولے۔ ان کے بارے میں تفصیل کا یہاں موقع نہیں۔ توجہ طلب بات یہ ہے کہ فکر و نظر کے ساتھ اختلاف کا بازار بھی گرم رہا۔ بڑے بڑے بزرگان دین جن کی آج ہم کیاں عزت کرتے ہیں، ایک دوسرے کی آراء سے اختلاف كرتے اور ان ير كھلے عام تقيد كرتے۔ نہ تو كوئى اس كا برا بانتا نہ اسے وہانے کی کوشش کرتا۔ یہی نہیں، مختلف مذاہب فقہ مختلف فیصلے کرتے اور ان پر جمعے رہتے گر ایک دوسرے کو گراہ نہ قرار دیتے۔ لوگوں کو اپنے خلوص نیت پر اعتاد تھا اور الله پر بھی مجروسہ تھا کہ وہ دلول کے حال سے داقف ہے۔ اس کی جزا و سزا کا مدار صرف ظاہر برنہیں۔

قاری کے لیے یہ بات ولچیں کا باعث ہوگی کہ بڑے بڑے فقہاء ایک دوسرے سے نہ صرف علی الاعلان اختلاف کرتے رہے بلکہ اس اختلاف پر بنی کتابیں بھی لکھتے رہے، مثال کے طور پر:

الرد على سير الاوزاعي لابي يوسف يعقوب بن ابراهيم الرد على ابي حنيفة لابي بكر بن ابي شيبه

بات یہ ہے کہ اختلاف سے ڈرنا اسلامی ساج میں نبتاً بعد کی پیدادار ہے اور اس کی کمزوری کی علامت ہے۔ قرنِ اول میں اسے ایک نارل چیز سمجھا جاتا تھا، کیوں کہ خود نجھ ملاق نے یہی سکھایا تھا:

عطاء ابن بیار ابوسعید خدری ہے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا:
دو آدی سفر کے لیے چلے، نماز کا وقت آ گیا اور ان کے پاس پانی
نہیں تھا۔ دونوں نے پاک مٹی سے تیم کیا اور نماز ادا کی۔ پھر وقت
ختم ہونے سے پہلے ہی ان کو پانی دستیاب ہو گیا۔ ان میں سے ایک
صاحب نے وضو کیا اور نماز دوبارہ پڑھی، مگر دوسرے نے نماز نہیں
دہرائی۔ پھر دونوں رسول الشہر ہے کے پاس آئے تو ان سے اس بات
کا ذکر کیا۔ آپ نے ان سے جس نے نماز نہیں دہرائی تھی فرمایا: تم
نیز ادا ہوگی)۔ دوسرے آدمی سے جس نے وضو کر کے نماز دہرائی،
آئی نے فرمایا: شمیس دو بار اجر ملے گا، یعنی تھم پر دوبار عمل کرنے
آئی نے فرمایا: شمیس دو بار اجر ملے گا، یعنی تھم پر دوبار عمل کرنے

الی مثالیں بھی ہیں جن میں سمی نے تھم کی حرتی تغیل پر اصرار کیا اور سمی نے تھم کی حرتی تغیل پر اصرار کیا اور سمی نے تھم کری کے مقصد کو سامنے رکھا۔ اہم بات سے ہے کہ نجھائی نے دونوں میں سے سمی پر اعتراض نہیں کیا، چونکہ اس طرح کے اختلاف فہم کو دور نہیں کیا جا سکتا۔ ابن عمر ہے دوایت ہے کہ جب نجھائی احزاب سے واپس آ رہے سے تو آپھائی نے نے فرمایا: عصر (کی نماز) کوئی بھی بنی قریظ تک سے تو آپھائی نے پہلے نہ پڑھے۔ بعض لوگ ابھی راستہ میں ہی تھے کہ عصر کا وقت ہو گیا۔ ان میں سے کچھ نے کہا: جب تک ہم وہاں پہنی نہ وقت ہو گیا۔ ان میں سے کچھ نے کہا: جب تک ہم وہاں پہنی نہ جا کیں نماز نہیں پڑھیں گے اور بعض نے کہا ہم تو پڑھیں گے، آپ کا منشا یہ نہیں تھا۔ جب نجھائی گئ تو آپ نے اور بعض نے کہا ہم تو پڑھیں گئ تو آپ نے اور بعض نے کہا ہم تو پڑھیں گئ تو آپ نے ان میں سے کسی کو بھی سے زنش نہیں کی۔ (۲۲)

اگر سیای اور ساجی امور بین اوپر سے کیے گئے فیصلے تھوپنے کا رواج ملوکیت کے ساتھ آیا تو روزمرہ معاملات اور فقہی مسائل بین زبان بندی، تقلید اور انفرادی آراء اور ان پر تبادلۂ خیال سے عوام کی محروی بھی قرون اولی کے طور طریقوں سے ایبا انحراف تھا جو وقتی، علاقائی اور گروہی مفادات و مصالح کی دین معلوم ہوتا ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ تبدیلی رفتہ رفتہ آئی۔ گزشتہ پانچ سو سال بین اسلامی ساج کا جو حال رہا وہ اس سے پہلے کے پانچ سو سالوں بین آئی تبدیلی کا نتیجہ تھا۔ پہلے جابر اور زیادہ تر دین سے غافل اور بے بہرہ مسلمان حکرانوں کی دخل اندازی سے بچانے کے لیے اجتہاد کا دروازہ بند کیا گیا، پھر یوروپین اقوام کی سامراجی حکرانی کے دور بین دفاقی اقدام کے طور پر نئی سوچ پر تالے گے اور قدیم سے حکرانی کے دور بین دفاقی اقدام کے طور پر نئی سوچ پر تالے گے اور قدیم سے مکرانی کے دور بین دفاقی اقدام کے طور پر نئی سوچ پر تالے گے اور قدیم سے محکرانی کے دور بین دران قرار پائی۔ گر بیسویں صدی عیسوی/چودہویں وابستگی اور وفاداری مدار دین دری قرار پائی۔ گر بیسویں صدی عیسوی/چودہویں صدی بجری کے آتے آتے طاات برلئے گے۔ ایک طرف تو وہ قوتیں نہ رہیں

یا مائل بہ زوال ہوئیں جن سے دفاع کے لیے عام غور و فکر اور تبادلہ خیالات کے ذریعہ فیصلہ تک پہنچنے کی اصل اسلامی ریت بدلی گئی تھی اور دوسری طرف نے مسائل در پیش ہوئے، بلکہ نے مسائل کا ایسا سلاب آیا جس نے آخر کی صدیوں میں اختیار کی گئی روش پر قائم رہنا ناممکن بنا دیا۔ جیسا کہ ہم اس سے پہلے بنا چکے ہیں (۲۳)۔

اسلامی ساج اب زوال کی صدیوں کے فکری جمود، سای آمریت یا دینی چود ہراہٹ پر مبنی طریق فیصلہ کے دلدل سے نکل کر اپنی اصل ڈگر کی طرف واپس آ رہا ہے۔ یہ عمل کم سے کم سو سال سے جاری ہے۔ اب اہم سوال یہ ہے کہ کیا اس بازیافت کی رفتار ان چیلنجوں کا ساتھ دے رہی ہے جن سے امت کو سامنا ہے؟ اگر نہیں تو اسلامی طریق فیصلہ کی بحالی کا عمل تیز تر کرنے کے لیے سامنا ہے؟ اگر نہیں تو اسلامی طریق فیصلہ کی بحالی کا عمل تیز تر کرنے کے لیے کیا کرنا چاہیے؟

راقم الحروف اپنی بعض دوسری تحریوں میں اس موضوع پر کچھ روثن ڈال چکا ہے (۲۳ کے بہاں اس کے اعادہ کی ضرورت نہیں۔ اس سے زیادہ ضرورت اس بات کی ہے کہ گزشتہ ایک سو سال کی نبیت آج مسلمانوں کی صورت حال میں جن نے عوامل کو دخل ہے ان پر توجہ مرکوز کی جائے تاکہ سو سال سے جاری تدابیر کو دہراتے رہنے کی بجائے ایسے نے اقدامات بھی کیے جا سکیں جن میں بدلتے حالات کا پورا لحاظ رکھا گیا ہو۔

#### خوش آئند حالات

ایک بات جس میں تیزی سے فرق آیا ہے وہ معلومات کی سہل الوصولی اور ذرائع ابلاغ کی اُرزانی و فراوانی ہے۔ یہ ایک ایجانی تبدیلی ہے۔ اس نے یہ ممکن بنا دیا ہے کہ ہر خاص و عام پیش آمدہ مسائل سے واقف ہو سکے، اس کے مالہ و ماعلیہ پر غور کر سکے اور اس پر بحث و مباحثہ میں حصہ لے سکے۔

دوسری خوش آئد بات امت کے وسیع آغوش میں ایک ایسے اضافہ کی ہے جو اپنی فکری توانائی اور مادّی و سائل میں امت کے پرانے روایتی عناصر پر فوقیت رکھنے کے سبب نئے غور و فکر میں زیادہ حقہ لے سکتا ہے۔ آج تقریباً دو کروڑ مسلمان یورپ، شالی اور جنوبی امریکا اور آسٹریلیا میں رہتے ہیں۔ ان کے درمیان آج روایتی انداز میں پڑھے اور تربیت یافتہ علماء دین کی تعداد برائے نام ہے گر ایسے دانثوروں کی تعداد تیزی سے بڑھ رہی ہے جن کی اسلام سے وابنگی اور وفاداری کی دوسرے سے کم نہیں۔ ان میں ایک بڑی تعداد عربی وال لوگوں کی وفاداری کی دوسرے سے کم نہیں۔ ان میں ایک بڑی تعداد عربی وال لوگوں کی ہے، نیز ان کے درمیان عام خواندگی کی شرح تقریباً صد فی صد ہے۔ نئے پیش آمدہ مسائل جو پوری دنیاءِ اسلام میں زیر بحث ہیں، ان میں سے اکثر سے ان کو روز مرہ واسطہ ہے۔ چوں کہ نئے غور و فکر میں مقاصدِ شریعت سے آگاہ جدید تعلیم یافتہ لوگوں کو بھی بھر پور حقہ لینا ہے، اس لیے آئدہ اس عضر کی اہمیت بڑھتی جائے گی۔

تیری بات یہ ہے کہ نے مسائل میں وہ بھی شامل ہیں جن کا تعلق یورپ امریکا وغیرہ سے دنیاءِ اسلام کے تعلقات (صرف سیاسی، سابی اور معاشی ہی نہیں دعوتی تعلقات) سے بھی ہے۔ خیال یہی ہے کہ ایسے مسائل کا دائرہ بڑھتا جائے گا۔ امت کا نوخیز مغربی بازو مغرب سے مکالمہ اور مفاہمت میں مددگار ہو سکتا ہے۔ ان کے اس رول (role) کی اہمیت اس لیے بھی زیادہ ہے کہ اس میں سیاسی اقتدار اور علاقائی مفادات اس طرح حائل نہ ہو سکیں گے جس طرح وہ مسلمان ملکوں کے یاؤں کی زنجیر بن جاتے ہیں۔

ایک جاذب توجہ واقعہ مشرق سے آنے والی وہ روشی ہے جو اسلامی افق پر ابھرنے والے نئے ستاروں سے آنا شروع ہوئی ہے۔ ہماری مراد ملیشیا، انڈونیشیا وغیرہ جنوبی مشرقی ایشیا کے ممالک میں ہونے والی زشنی اور عملی کاوشوں سے ہے۔ ابھی ان کا اظہار زیادہ تر اقتصادی اور سیاسی میدانوں میں ہو رہا ہے، مگر ان کی تازگی اور ان کا نیا بن پورے عالم اسلامی پر اثر انداز ہو کر رہے گا۔

صدیوں کی گڑی عادت کے سبب عالم اسلامی میں خصوصاً ان ممالک میں جو شورائی طریق فیصلہ، عوام کی شرکت سے انتظام و انسرام مملکت، اور اظہار رائے اور آزادی اجماع وغیرہ سے محروم ہیں، زندگی کے ہر دائرہ میں ضابطہ بندی کا زور ہے۔ چنانچہ نئے اجتہاد اور پیش آمدہ مسائل برغور و فکر اور تبادلہ آراء کے ذرایعہ فیصلوں تک چینینے کے عمل کو بھی وہ آزادی میسر نہیں ہے جو دوسری تا چوتھی صدی ہجری میں میسر تھی۔ ہمیں یہ سمجھنا ہو گا کہ ضابطہ بندیوں میں ہمیشہ پھیلاؤ کا ر جمان ماما جاتا ہے اور یہ کہ نئی فکر نئے حل اور نئی راہیں نکا لئے کے عمل کو قید و بند راس نہیں آتی۔ ہمیں اس ماڈل پر مجروسہ کرنا ہو گا جو اسلام کی ابتدائی صدیوں میں یایا گیا۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ افراد کو آزادانہ سوینے اور تبادلہ خیالات کی دعوت دینے میں کچھ خطر (risk) مضم ہے۔ اس کے متیجہ میں طرح طرح کے خیالات سامنے آئیں گے، ان یر بحث و مباحثہ میں بڑا وقت کے گا، اہل علم کا برا وقت ضائع ہو گا کیوں کہ گمان غالب یمی ہے کہ ان نے افکار میں سے اکثر غلط اور لاحاصل ثابت ہوں گے۔ کچھ لوگ سوچ کئے ہیں کہ وہ صورت حال اس ے بہتر ہے جو صدیوں سے قائم چلی آ رہی ہے، لینی سے پیش آمدہ سائل میں اجتہاد کی کوشش کو امت کے علماء اور فقہاء کا کام قرار دیا جائے اور باقی لوگوں کو اس بات پر قانع رکھا جائے کہ ان کا کام سمع و طاعت ہے۔

یہ سوچ درست نہیں۔ اس کی پہلی غلطی یہ ہے کہ یہ مسلمانوں کو ایک ایسے عمل میں شرکت سے محروم کرنا جاہتی ہے جس میں حصد لینا ان کا صرف حق نہیں بلکہ ان کی ذمہ داری ہے، جیسا کہ اوپر دیئے گئے اقتباسات سے ظاہر ہے۔ ووسری غلطی یہ امید رکھنا ہے کہ جمہور امت کی فعال شرکت کے بغیر دیئی درس گاہوں سے فارغ علماء اور فقباء مسائل زمانہ سے نمٹ سکیس گے۔ رہا یہ تجربہ کہ علماء اور فقباء کو حب ضرورت جدید علوم کے ماہرین کی رائیں سننے کا موقع ملتا رہے تو کام چل رہا ہے اور فقباء کو حب شرورت جدید علوم کے ماہرین کی رائیں سننے کا موقع ملتا ہے، تو واقعہ یہ ہے کہ اس سے کام نہیں چل رہا ہے (۲۵)۔

اس طرز فکر کا تیمرا نقصان ہیہ ہے کہ اس سے متاثر ہو کر مخاط افراد تو پیچھے ہے ہوئے جائیں گے گر ان لوگوں کی اجتہادی کوششوں پر اس کا کوئی اثر نہیں پڑے گا جو موجودہ زبانہ کے علاء اور فقہا، کے کام سے مطمئن نہیں اور زبانہ کے دباؤ کے تحت نئی سوچ کے عمل میں کافی آگے جا چکے ہیں۔ اس غیر متوازن فضا سے وہ فضا زیادہ اچھی رہے گی جس میں دین دار و پرہیز گار لوگ بھی نے اجتہادی عمل میں بحر پور حصہ لیس۔ چوتی غلطی مبالغہ آرائی ہے۔ ہم سو سال سے اس صورت عمل حال سے دوچار ہیں۔ امت کو اپنے افراد کی اجتہادی کوششوں سے کیا نقصان کی بنچا؟ آخری اور اہم ترین بات ہے ہے کہ جو قیمت ہمیں لاتعداد نے افکار کو بحث و نظر کے بعد رد کرنے میں گئے، وفت کی شکل میں ادا کرنی ہو گی، اس کے عوض جو متاع بے بہا حاصل ہونے کی امید ہے اسے حاصل کرنے کا اس عمل قشر و مناظرہ کے علاوہ کوئی اور راستہ نہیں ہے۔ دوسری سے چوتی صدی تک جاری رہنے دالے عمل، جس کے سہارے امت آج ہزار سال سے جی رہی ہی باتا ہے وہ نی جاری رہنے دالے عمل، جس کے سہارے امت آج ہزار سال سے جی رہی ہو، نی اس علی کی بھی بھی کیفیت تھی۔ جس خطر کا آج اندیشہ ظاہر کیا جاتا ہے وہ نی الواقع پیش آیا، مگر اللہ تعالیٰ کی سنت کے مطابق مفید اور کارآمہ کو بقاء د استمرار الواقع پیش آیا، مگر اللہ تعالیٰ کی سنت کے مطابق مفید اور کارآمہ کو بقاء د استمرار الواقع پیش آیا، مگر اللہ تعالیٰ کی سنت کے مطابق مفید اور کارآمہ کو بقاء د استمرار الواقع پیش آیا، مگر اللہ تعالیٰ کی سنت کے مطابق مفید اور کارآمہ کو بقاء د استمرار

نصیب ہوا اور باتی افکار و آراء تاریخ کی نذر ہوئے:

فامًا الزبد فيذهب جفاءً و امّا ما ينفع النّاس فيمكث في الارض.[الرعد:19]

جو جھاگ ہے وہ اڑ جایا کرتا ہے اور جو چیز انسانوں کے لیے نافع ہے وہ زمین میں تھہر جاتی ہے۔

اسلامی تاریخ سے سبق لیتے ہوئے یقین کے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ مسلمانوں کو نئے حالات میں نئی سوچ ہے نقصان نہیں پنچے گا بلکہ نہ سوچنے اور حرکت میں نہ آنے سے نقصان کا اندیشہ ہے۔ ہمارا اصل مسلہ بیہ ہے کہ مسلمان فرد، مرد اور عورت، مسلمان گرانے، محلّے، مجدیں، مدرسے، اسکول، کالج، یونیورسٹیاں، مسلمانوں کی دین، سیاسی یا ساجی تنظیموں سب کی فضا غور و فکر، بحث اور جرح و تقید، اختلاف اور رہ و کد، اور نی الجملہ نئی سوچ کی ہمت افزائی نہیں کرتی بہد اس سے ڈرتی ہے، اس کو دبانے کی کوشش کرتی ہے۔ بسا اوقات ممارے بزرگ اپنی اس روش کے لیے ماضی کے کچھ ایسے مقولات اور اقدامات کا جوالہ دیتے ہیں جومخصوص حالات اور محدود وقت کے لیے شعے۔ اب نہ وہ حالات رہے نہ وہ زائد۔ ضروری ہے کہ ہم خود اپنے حالات کا تجزیم کریں، اپنے زمانہ کو سمجھیں اور ہدایاتِ الجی اور اسوہ نبوگ کی روشی میں اپنا لائح عمل خود متعین کریں۔ تمجھیں اور ہدایاتِ الجی اور اسوہ نبوگ کی روشی میں اپنا لائح عمل خود متعین کریں۔ آئین نو سے ڈرنا، طرز کہن پہ آڑنا مزل یہی سخون ہے توموں کی زندگ میں

خلاصة كلام

جن حالات سے ہم گزر رہے ہیں ان میں مقاصدِ شریعت کے فہم و تطبیق میں اختلاف ہونا ایک نارمل بات ہے، اس پر تشویش کی ضرورت نہیں۔ ایس

صورت حال نادر نہیں، پہلے بھی ایا ہوا اور آئندہ بھی ایا ہوگا۔ اسلام نے ہمیں اس صورت حال سے عہدہ برآ ہونے کا طریقہ بتایا ہے۔ پہلا قدم یہ ہے کہ ہدایت الہی سے ہر مسلمان مرد اور عورت کا بلا واسطہ رشتہ بحال کیا جائے۔ دوسرا قدم یہ ہے کہ ہر فرد یہ جاننے کی کوشش کرے کہ اسلام کا تقاضا کیا ہے، خدا کی مرضی کس میں ہے۔ تیسرا قدم یہ ہے کہ جو اس کی سمجھ میں آئے اس کو دوسرول كے سامنے بھى ركھ، ان كى رائے لے، اس ير غور كرے، اس كے بارے ميں رائے ظاہر کرے۔ اس عام غور و فکر کو رسمی اور غیر رسمی مجالس اور اداروں سے بھی گزرنا ہو گا۔ اس میں ویب پر بھی نداکرے ہوں گے اور ساجد میں بھی منبر سے ان ير اظهارِ خيال كيا جائے گا۔ ان باتوں كا چرجا گھروں ميں بھى ہو گا اور ہازاروں میں بھی۔ وقت گزرنے کے ساتھ آراء میں تقارب اور ارتکاز نمودار ہو گا۔ ایسے اجتاعی امور جن میں آیک ملک میں ایک ہی فیصلہ ممکن ہے، ان میں شورائی طریق فیصلہ سے لائق نفاذ تھم تک پہنیا جا سکے گا۔ جن افراد کی رائے فیصلہ سے مختلف رہی ہوگی انھیں بھی اس کی بابندی میں تردو نہ ہوگا کیوں کہ وہ جانتے ہوں گے کہ وہ اپنی رائے کے مطابق فیصلہ کرانے کی کوشش جاری رکھ سکتے میں۔ رہے انفرادی مسائل جن میں مختلف افراد کے مختلف مسلک اختیار کرنے میں نہ کوئی اشکال ہے نہ مطر ت، تو پہلے کی طرح لوگ آزاد ہوں گے کہ اپنی صوابدید کے مطابق عمل کریں۔ رفتہ رفتہ ان کا عمل چند راہیں منتخب کر لے گا۔ انفرادی اور مکلی سطح کے علاوہ دوسری سطحیں بھی ہیں جن پر نصلے ہو رہے ہیں۔ ماحولیاتی تلوث (global warming) بیے سائل عالمی سطح یر فیصلہ بیائے ہیں۔ ای طرح بعض مسائل علاقائی سطح یر اور بعض مقامی آبادیوں کی سطح پر مفاہمت کے طالب ہو کتے ہیں۔ اصولی بات ہے کہ جس فیصلہ سے جن لوگوں کے مفادات و مصالح وابسة ہوں ان پر کسی فیصلہ تک چینچنے کے عمل میں ان سب کو، بالواسط یا بلا واسط، شرکت کا موقع ملنا چاہیے۔

جییا کہ ہم پہلے اشارہ کر چکے ہیں، اکثر مسائل میں متعلقہ مقصدِ شریعت کی پیچان، کئی اور اصولی سطح پر، آسان ہوتی ہے۔ ہر خاص و عام اسے سمجھ سکتا ہے۔ مشکل تب پیش آتی ہے جب کہ مقاصدِ شریعت کے مکنہ طریق حصول کے نتائج اور عواقب جاننے کی کوشش کی جاتی ہے۔ یہی مرطہ ہے جس میں ماہرین فن، سائنسی اور ساجی علوم پر عبور رکھنے والے علاء اور صنعت و تجارت نیز برنس مینجنٹ اور ساجی علوم پر عبور رکھنے والے علاء اور صنعت و تجارت نیز برنس مینجنٹ اور پلک ایڈینسٹریش وغیرہ کا تجربہ رکھنے والوں کی فعال شرکت کے بغیر صبح متجب تک پنچنا ممکن نہیں۔ چوں کہ ان تمام امور کا تعلق نئے عوامل اور ان کے مستقبل میں پیش آ سکنے والے اثرات ہے ہے، اس لیے ماضی کا فقہی لٹریچر زیادہ رہنمائی سلی پیش آ سکنے والے اثرات سے ہے، اس لیے ماضی کا فقہی لٹریچر زیادہ رہنمائی کے نہیں کر سکتا۔ آئندہ ہم یہ جاننے کی کوشش کریں گے کہ فی الحال ایسے مسائل کے بارے میں کیا ہو رہا ہے، کیا آراء سامنے آ رہی ہیں، رائے دینے والے کون ہیں بارے میں کیا ہو رہا ہے، کیا آراء سامنے آ رہی ہیں، رائے دینے والے کون ہیں اور اگر کسی سطح پر کوئی فیصلے کیے گئے تو ان فیصلوں تک پینچنے کا طریقہ کیا رہا، ان کی تبولیت کا درجہ کیا رہا، وغیرہ۔

امید ہے کہ اس مطالعہ کے نتیجہ میں ہم مقاصدِ شریعت کی روشیٰ میں حکمِ شرعی تک پہنچنے کے عمل کو زیادہ بہتر طور پر سمجھ سکیں گے۔

# حواشی و حواله جات باب چهارم

- ایی مثالیں خود نی ﷺ کے عہد مبارک میں ملتی ہیں۔ شروع میں آپ نے فرمایا تھا کہ قربانی کا گوشت ذخیرہ نہ کیا جائے، بلکہ ایا م تشریق میں ہی خود کھا کر اور دوسروں میں تقییم کرکے ختم کردیا جائے، بعد میں آپ نے ذخیر ہ کرنے کی اجازت دے دی۔ حضرت عمر نے موافقة القلوب کو زکوۃ میں سے مال دینا بند کر دیا۔ حضرت عمان نے ضروری قرار دیا کہ کوئی کی کا گم شدہ اونٹ پائے تو اے لا کر حوالہ کرے، چھوڑ نہ دے، جیساکہ نبی کریم علیہ نے فرمایا تھا۔ ان تمام ممالوں کی تفصیلات مناسب مراجع میں مل جائیں گی۔
  - ٢- داري: مسند، المقدِّم، بحواله ليزر وُسك، موسوعة الحديث الشريف، صحر، 491
- ۳۱ ابن عساک محتصر تاریخ دمشق ترشیب ابن منظور جلد۳۳ صفحها ۳۵ وشق دار الفکر ۱۹۹۰ء
  - ٣- ابن ماجه، سنن، حديث نمبر٢٤٣٤، كتاب الادب، باب المستشار مؤتمن
    - ۵ اليفا، حديث نمبر ٢٤٣٥، كتاب الادب، باب المستشار مؤتمن
  - ٣- ترفدى، سنن، حديث فمبر ٣٠٠٩ آناب الجهادعن رسول الله، باب ماجاء في المثوره
- 2- امام احمد: مسند، حدیث نمبر ۱۲۸۱۹:۱۲۲۱۸، کتاب باقی مند المکوین، ملاحظه بود: (www.al-islam.com)
- ۸ این قیم: زاد المعاد، جلد ۳، صفح ۱۸۰-۱۸۰، فصل فی غروة احد بحواله:
   (www.al-islam.com) اور ای ویب سائٹ پر، این حشام: سیرة النبی، جلد ۲ صفح ۳-۲۳ (مشاورة الرسول القوم فی الخروج او البقاء)
  - 9\_ ملاحظه موسيرت ابن هشام، جلد ٢
- أيز طاحظه بو، خالد اساعيل نائف الممدانى: العبذور التاريخية للشورى وتطبيقاتها فى
   عصو النبوة والمحلا فة الراشده الدراسات الاسلاميّه، اسلام آباد، جلد ٣٨، عدد ٢٠ـ ارخل-نوم ٢٠٠٣، صفحات ٢٢ ١٩٢٠

- اس موضوع پر مزید روشی کے لیے لماضلہ ہو، توفیق الشاوی: فقه الشوری والا ستشارہ. قاهره،دار الوفاء للطباعة والنشرو التوزیع.۱۹۹۲
- اا۔ اراضی عراق و شام کے بارے میں مشاورت کی تفصیات تاریخ کی کتابوں میں مل جائیں گی۔ نیز لاحظہ ہو محمد نجات اللہ صدیقی: اسلام کا نظام محاصل، ترجمہ: کتاب المخواج، (مصنف) قاضی ابولیسف، کراچی، مکتبہ چراغ راہ۔ لاہور، اسلامک چیکییشنز، ۱۹۲۹۔ صفحات ۱۷۰۔ ۱۹۹۱۔ اور محمد نجات اللہ صدیقی، اسلام کا نظریه ملکیت، باب اا، دبلی، مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرز، اور، لاہور، اسلامک چیکییشنز
- ۱۱ امام احمد: مسئند، حدیث نمبر ۲۸، کتاب مند العثر : المیشر و بالجقد باب ادّل مندعمر بن الخطّاب، بحواله حوسوعة الحدیث الشریف ضح ، ۱۹۹۷ء
- ۱۳\_ بخاری: صحیح، حدیث نمبر ۴۲۰۳\_ فضائل القرآن اور ترندی: سنن، حدیث نمبر۳۰۲۹\_ تغییرالقرآن عن رسول الله، و من سورة التوبید بحواله (www.al-islam.com)۔
- ۱۳٪ ملاحظه بو، ستید ابوالاعلیٰ مودودی: خلافت و ملوکتیت، لا بور، ادارهٔ ترجمان القرآن، ۱۹۷۹، صفحه ۱۰۹
- ۵۱ سرحی، المسسوط، جلد ۱۰، سفحه ۱۲۵، مطبعة السعادة، مصر، ۱۳۲۲ه، محوله: خلافت و ملو کیت، سیّد ابوالاعلی مودودی، لا بور، ادارهٔ ترجمان القرآن، ۱۹۷۹، صفحه ۱۰۲
- ١٦ ابن قيم: زاد المعاد، جلد ٣ صفح ٢٠٣، بحواله ليزر وْسَك: مولّفات الشيخ و تلميذه، مركز
   التراث لا بحاث الحاسب الآلى عمان ١٩٩٩ء
  - ١٤ الضاً، جلد ٢ صفحه ٢٣٠٠
- ١٨ ابن جميّة: المصوائق الموسلة، جلد ٢، صفحات ١١٥-١٥٠، بحواله ليزر وُسك: مولّفات الشيخ وتلميذه، مركز الرّاث لا بحاث الحاسب الآل، عمان ١٩٩٩ء
  - 19. ابن تيبية: منهاج السنة، جلده، صفحة ٣٦٢م، رياض، جامعة الامام سعود الاسلامية، ١٩٨٧
    - ۲۰ ابن بادی، سنن، حدیث نمبر ۲۰۰۸
      - ۲۱ ابوداؤد، سنن، حدیث نمبر ۳۳۸
    - ٢٢ بخاري، صحيح، باب صلاة الطالب دالمطلوب
      - ۲۳ ملاحظه بو دوسرا باب

۳۳۔ طاحظہ ہو: اکیسویں صدی میں اسلام، مسلمان اور تحویکِ اسلامی نئی دیلی، مرکزی کمنتبہ اسلامی پبلشرز، ۲۰۰۵؛ اسلام معاشیات اور ادب، خطوط کے آئینه میں، علی گڑھ، ایکویکشنل بک ہاوں، ۲۰۰۰، صفحات ۳۲۱-۳۲۱ اور تحویکِ اسلامی عصرِ حاضر میں دیلی، مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرز، 199۵؛ نیز نجات اللہ صدیقی: معاصر اسلامی فکر اچند توجه طلب پھلوی، ایفا پبلیکیش، نئی دیلی، تاریخ اشاعت درج نہیں۔

www.siddiqi.com/mns ہے کہٹ طویل ہے، چند ہاتوں کے لیے ملاحظہ ہو Shariah, Economics and the Progress of Islamic
Finance: The Role of Shariah Experts Concept", paper

presented at Pre-Forum Workshop on

Select Ethical and Methodological Issues in Shari`a -Compliant Finance, Seventh Harvard Forum on Islamic Finance, Harvard Law Schoo, Cambridge: Massachusetts, USA, Friday 21 April 2006.

بإنجوال باب

# مقاصدِ شریعت کی رشنی میں اجتہاد کی حالیہ کو شنیں

اس باب بیں ہاری کوشش ہوگی کہ یہ معلوم کریں کہ بیسویں صدی کی آخری دہائیوں اور اکیسویں صدی کے ابتدائی برسوں بیں مسلمانوں کے درمیان نئے مسائل پر ہونے والے غور و فکر، بحث و نظر اور اختلافی امور میں فیصلہ تک پہنچنے کی روئداد کیا رہی۔ اس عمل کے دوران مقاصد شریعت کی طرف رجوع کی کیا کیفیت رہی، کیا اس ریکارڈ میں مستقبل کے لیے پچھ سبق ہیں جن کو سیکھ کر آئندہ بہتر نتائج حاصل کئے جا سکتے ہیں؟ اس مطالعہ سے ہمیں یہ فائدہ ہو سکتا ہے کہ اپنے اصل سوال کا کہ، مقاصدِشریعت کی رہنمائی میں فیصلہ تک چینچنے کا طریقہ کیا ہے، تشفی بخش جواب حاصل کرنے میں پچھ پیش قدمی کرسکیں۔

بعض اوقات انبان کو اپنے بدن یا اپنے ماحول کے بارے میں نئی معلومات ماصل ہوتی ہیں جن کی روشنی میں مقاصدِ شریعت کی مخصیل کے نئے امکانات سامنے آتے ہیں۔ گر یہ معلومات یا متعلقہ امکانات مختلف فیہ ہو سکتے ہیں اور اس اختلاف کا فتویٰ اور فیصلہ پر اثر پڑ سکتا ہے۔ آئندہ صفحات میں ایک ایسی مثال مجمی سامنے رکھی جائے گی۔

اس جائزہ کے بعد ہم بعض الی مثالیں نوٹ کریں گے جن میں وقت گزرنے کے ساتھ فتوے بدل گئے، دریں حالیکہ پہلے فتو کی میں بھی مصالح اور مقاصد پیشِ نگاہ تھے اور دوسرے فتو کی میں بھی ان ہی کا حوالہ دیا گیا ہے۔ پہلے مرطلہ پر اس مطالعہ کے لیے ہم نے جن مسائل حاضرہ کا انتخاب کیا ہے وہ درج ذیل ہیں:

🖈 مسلمان عورت کتابی مرد کے نکاح میں۔

ﷺ غیرمسلم اکثریت ممالک میں مسلمانوں کے لیے اور مسلم اکثریتی ممالک میں غیرمسلموں کے لیے، شہریت، حکومت میں شرکت اور فوج میں شمولیت وغیرہ۔

🖈 عورت کی سربراہی۔

ندکورہ بالا مسائل میں سے ہر ایک اپنی آغوش میں مسائل کا ایک مجموعہ لیے ہوئے ہے۔ نیز ہر مسئلہ کا تعلق زندگی کے ایک منفرد دائرے سے ہے۔

## مسلمان عورت کتابی مرد کے نکاح میں

نقہ میں یہ ایک طے شدہ سئلہ ہے۔ سلمان مرد اہل کتاب عورت سے نکا ح کر سکتا ہے لیکن سلمان عورت ا ہل کتاب مرد سے نکاح نہیں کر سکتا۔ اس سے نتیجہ بھی نکتا ہے کہ اگر اہل کتاب میاں بیوی میں سے شوہر سلمان ہو جائے تو اس کی بیوی، اہل کتاب ہونے کے باوجود، اس کے نکاح میں رہے گی مگر بیوی مسلمان ہو جائے تو اس کا نکاح باقی نہیں رہے گا، اس کی اہل کتاب مرد سے علیحدگی لازم ہو گی۔ گر جب سے مغربی ممالک میں، جہاں عالب اکثریت اہل کتاب کی ہے، قابل لحاظ مسلمان اقلیتیں بینے لگیں، انہیں کچھ ایسے حالات سے سابقہ پیش آیا جن میں اس تھم پر عمل سے شریعت کے مقاصد فوت ہوتے نظر سابقہ پیش آیا جن میں اس تھم پر عمل سے شریعت کے مقاصد فوت ہوتے نظر آگے جن کی بنا پر بعض علماء نے جن میں یوسف قرضاوی اور حسن ترابی کا نام سر آگے جن کی بنا پر بعض علماء نے جن میں یوسف قرضاوی اور حسن ترابی کا نام سر

فہرست ہے، سابقہ تھم کو پیش نظر صورت حال کے لیے ناموزوں قرار دیتے ہوئے نیا فنوی دیا ہے۔

علامہ یوسف قرضاوی نے یہ کہا ہے کہ اگر کتابی میاں بیوی میں سے بیوی مسلمان ہو جائے گر بیوی کو توقع ہو کہ وقت گزرنے کے ساتھ اس کا کتابی شوہر اسلام میں وافل ہو جائے گا تو وہ اس کے نکان میں باتی رہے گی، البتہ اسے چاہے کہ شوہر کے اسلام لانے تک اس کے ساتھ مباشرت نہ کرے۔

اس اجمال کی تفصیل اس فتوئی میں ہے جو المجلس الاوروبی للافتاء و البحوث (European Council for Fatwa and Research) نے البحوث اجلاس منعقدہ جولائی ۲۰۰۱ء میں جاری کیا۔ اس اجلاس کی صدارت شخ یوسف قرضاوی کر رہے تھے جو اس مجلس کے صدر بھی ہیں۔

#### القرار 8/3

المجلس الاوروبی للافقاء والجوث کا ریزولوش در سئلہ: عورت کا اسلام للنا اور اس کے شوہر کا اسیخ دین پر قائم رہ جانا۔
مجلس نے ان مختلف بحثوں اور تحقیقات پر غور کیا جو تین مسلسل جلسوں میں اس کے سامنے پیش کی جاتی رہی تھیں، مختلف آراء پر مشمل ہونے کے باوجود گہرائی اور تفصیل پر مشمل تھیں۔ مجلس نے فقہی آراء کا ان کے دلائل کے ساتھ مطالعہ کیا اور ان کو قواعدِ فقہ اور اصول فقہ کی روشیٰ میں پرکھا، نیز شریعت کے مقاصد کی روشیٰ میں جانچا۔ اس کی روشیٰ میں جانچا۔ اس نو مسلم نے ان خاص حالات کی رعایت بھی ملحوظ رکھی جن سے ان نو مسلم خواتین کو مغربی ممالک میں سامنا کرنا بڑتا ہے جن کے شوہر اسینے خواتین کو مغربی ممالک میں سامنا کرنا بڑتا ہے جن کے شوہر اسینے

ندہب پر قائم رہتے ہیں۔ مجلس تاکید کرتی ہے کہ مسلمان عورت کے لیے شروعات کے طور پر غیر مسلم مرد کے ساتھ شادی کرنا حرام ہے، اس پر امت کا اجماع ہے۔ اسلاف و اخلاف سب منفق ہیں۔ البت اگر یہ شادی اس عورت کے اسلام لانے سے پہلے ہوئی تھی تو اس بارے میں مجلس یہ طے کرتی ہے کہ:

.....نمبر تین: اگر بیوی مسلمان ہوئی اور شوہر اینے مذہب پر قائم رہا تو مجلس کی رائے سے کہ:

ا۔ اگر اس کا اسلام لانا اس کے شوہر کے اس کے ساتھ مباشرت کرنے سے پہلے ہوتو دونوں کے درمیان علیحدگی فوراً واجب ہوگی۔ ب۔ اگر وہ عورت اس شوہر سے مباشرت کرنے کے بعد اسلام لائی ہوگر اس کا شوہر عدت گزرنے سے پہلے مسلمان ہو جائے تو ان دونوں کا رشتہ نکاح باتی رہے گا۔

ج۔ اگر اس عورت کا اسلام لانا شوہر کے اس کے ساتھ مباشرت کرنے کے بعد ہوا اور عدّت کی مدّت بھی گذر گئی، تو اے اختیار ہے کہ اس شوہر کے اسلام لانے کا انظار کرے، چاہے یہ انظار کتا ہی طویل ہو۔ پھر اگر شوہر اسلام لے آیا تو وہ دونوں اپنے پہلے نکاح پر باقی سمجھے جائیں گے، اس نکاح کی تجدید کی کوئی ضرورت نہیں۔ د۔ اگر وہ عورت عدّت گزرنے کے بعد اپنے اس شوہر کے علاوہ کی اور سے نکاح کرنا چاہے تو اسے عدالت کے ذریعہ اس نکاح کو شخ کرانا ہوگا۔

.....فراہب اربعہ کے نزدیک الی عورت کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ

عدت گزرنے کے بعد اینے شوہر کے ساتھ رہے، یا اس کو اینے ساتھ (جنسی) تعلق قائم کرنے دے۔ گر بعض علماء کی رائے میں اس کے لیے جائز ہے کہ این ای شوہر کے ساتھ رہتی رہے، ان تمام حقوق اور واجبات کے ساتھ جو بیوی ہونے کے ناطے وارد ہوتے میں، بشرطیکہ وہ امید کرتی ہو کہ شوہر اسلام لے آئے گا اور (اس کے ساتھ رہنا) اس (عورت) کے دین میں رکاوٹ نہ ہو۔ اس رائے کی حکمت ہے ہے کہ عورتیں ہے جان کر اسلام میں داخل ہونے سے نہ رک جائمیں کہ اسلام لانے سے ان کا اینے شوہروں کو جھوڑنا اور خاندان کو خیرباد کہنا لازم آئے گا۔ (اس رائے کے حامل علماء) این دلیل میں عمر بن الخطّاب کے اس فیصلہ کا حوالہ دیتے ہیں جو آپ نے جرہ میں رہنے والی اس عورت کے بارے میں دیا تھا جو خود اسلام لائی تھی مگر اس کا شوہر مسلمان نہیں :وا تھا، کہ 'اگر وہ جاہے تو اس آدی کو چھوڑ دے اور جاہے تو ای کے ساتھ باتی رہے۔ یہ روایت بزید بن عبداللہ الحظمی سے ثابت ہے۔ ای طرح یہ علماء امير المؤمنين عليٌّ بن ابي طالب كي اس رائ كو بھي وليل ميں پيش کرتے ہیں کہ اگر کوئی عیسائی عورت جو کس یہودی یا عیسائی مرد کی بوی ہو، اسلام لے آئے تو چوں کہ اس کے ساتھ ایک عہد ہو چکا ہے اس لیے اس مرد کا اس عورت کے (جنسی عضو) یرحق رہے گا۔ يبي رائے ابرائيم نخي، شعبي اور حاد بن الى سليمان سے بھي نابت

ڈاکٹر حسن ترابی کی رائے کھر سے ان کے حالیہ انٹرویو کے ذریعہ سامنے آئی

ہے جو اخبار الشرق الاوسط کے نمائندہ کو انہوں نے دیا ہے۔ یہ انٹرویو، جھے اللہ مگی ۲۰۰۲ء کے المشرق الاوسط اخبار کے لیے امام محمد امام نے لیا تھا اور اس اخبار کی عربی اور انگریزی ایڈیشنوں میں لندن میں چھیا ہے، اس اخبار کی ویب سائٹ پر دیکھا جا سکتا ہے (۱)۔

یمی انٹرویو سوڈان ٹربیون کی ۵ مئی ۲۰۰۲ء کی اشاعت میں بھی دیکھا جا سکتا ہے۔ انٹرویو لمبا ہے اور بہت سے سیاسی اور ساجی مسائل سے تعرض کرتا ہے۔ ذیل میں صرف اپنے موضوع سے متعلق جھے نقل کیے جا سکیں گے۔

سوال: کیا آپ کا خیال ہے کہ وہ شادی شدہ عورتیں جو اسلام لا کیں ایک غیر مسلم شوہر کے نکاح میں باقی رہ سکتی ہیں.....؟

جواب: ایک بار ایسا ہوا کہ ایک امریکی خاتون ایک اسلامک سنٹر میں اسلام لانے کی غرض سے گئی گر وہ چاہتی تھی کہ اسلام قبول کرنے بعد بھی وہ اپنے غیر مسلم شوہر کے نکاح میں باقی رہے۔ سنٹر کے ذمہ داروں نے اس سے کہا کہ اگر وہ اپنے اسلام لانے کے ارادہ میں مخلص ہے تو اسے چاہیے کہ طلاق کی کارروائی شروع کر دے، باوجود اس کے کہ اس میں بڑا خرچہ تھا اور ڈر تھا کہ وہ اپنے بچول کی تولیت سے محروم ہو جائے گی۔ ان حضرات نے یہ نہ سوچا کہ ایسے افراد سے جو ابھی اسلام کی طرف پہلا قدم اشانے جا رہے ہوں یہ مطالبہ بہت ہی بڑا ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ اس رویہ کی وجہ سے ہوں یہ مطالبہ بہت ہی بڑا ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ اس رویہ کی وجہ سے بہت سی عورتیں اسلام قبول کرنے سے جھجکتی ہیں۔

مجھے یہ فتویٰ دینے سے پہلے اسلامی قانون کے بارے میں خاصی ریسرچ کرنا پڑی۔ خاص طور پر میں نے اسلامی فقہ پر بعض ایسی کتابوں کا مطالعہ کیا جو تاریخ کے بعض مخصوص ادوار میں مرتب کی گئی تھیں۔ ماضی کے سارے فناوئی جن میں مسلمان عورت کی غیر مسلم مرد سے شادی ممنوع قرار دی گئی تھی، ایسے زمانہ میں جاری کیے گئے تھے جب مسلمانوں اور غیر مسلموں کے درمیان سیاسی جھڑے چل رہے تھے۔ دوسری طرف مجھے قرآن یا سنت میں ایک لفظ بھی نہ ملا جو ایسی شادیوں کو ممنوع قرار دیتا ہو(۲)۔

اس مخصوص واقعہ کی نسبت سے جس میں امریکہ میں ایک عورت اسلام قبول کرنا چاہتی تھی، میری رائے یہ تھی کہ اسے اپنے شوہر کے نکاح میں رہنے دیا جائے۔ ہو سکتا تھا کہ اس کی دجہ سے وہ آدمی اسلام میں داخل ہو جاتا، ہو سکتا تھا کہ بعد میں دوسری خواقین اور ان کے خاندان بھی یمی کرتے.....

ہمیں ان مسلمان اقلیتوں کو جو مغرب میں اہلِ کتاب کے درمیان رہتے ہیں، افتیار دینا چاہیے کہ وہ اس مسلم کا جائزہ لے کر فیصلہ کریں کہ کیا طریقہ مناسب ہو گا کیوں کہ وہی اس سے اوّلین مرحلہ میں متائز ہوتے ہیں۔ وہ ای بیجہ تک پنجیس گے کہ اپنی بیٹیوں کو عیسائی اور یہودی مردوں کے ساتھ شادیاں کرنے دیں کیوں کہ غالبًا یہ شادیاں ان کے شوہروں کو اسلام کی طرف لے آئیں گی، بصورت یہ شادیاں ان کے شوہروں کو اسلام کی طرف لے آئیں گی، بصورت ویگر عورت خود اسلام پر قائم رہ سکے گی۔ مغرب میں انفرادی آزادی کا دائرہ عام طور پر زیادہ وسیع ہے، لوگوں کو حالات کا مطالعہ کرتے رہنا جاہے اور مناسب طریقہ افتیار کرنا چاہئے۔

یہ بات بھی سامنے رہے کہ ہیں سال پہلے جب شالی امریکہ کے معروف

اسلامی ادارے المعهد العالمی للفکو الاسلامی نے جدّہ میں منظمة الموئتمو الاسلامی کی مجمع الفقه الاسلامی کے سائنے یہ مئلہ رکھا تھا تو اس نے ندکورہ بالا رائے کے برکس معروف فقہی مسلک پر اصرار کیا تھا(۳)۔

المجلس الاوروبی للافتاء و البحوث کے ایک اور رکن نے بھی جو امریکہ میں مقیم ہیں، اس موضوع پر تفصیل سے اظہار خیال کیا ہے جس کا مطالعہ کیا جا سکتا ہے (۳)، بعض اقتباسات ذیل میں درج ہیں:

فقہ القاصد ہی کی روشی میں یہ مسئلہ بھی حل کیا جانا چاہیے کہ اگر یوی مسلمان ہو جائے اور اس کے شوہر نے اسلام قبول نہ کیا ہو تو کیا دونوں کے درمیان تفریق کرا دی جائے گی؟(۵)

فکر مقاصدی کا نقاضا ہے ہے کہ مسلمان عورت کو بچایا جائے اور ایسی عورتیں امریکی معاشرہ میں لا تعداد ہیں۔ اگر آپ یہ کہیں گے کہ اگر تم اسلام قبول کروگی تو تمہیں شوہر کو چھوڑنا پڑے گا، اولاد کو چھوڑنا پڑے گا ، اولاد کو چھوڑنا پڑے گا تو اس کا کوئی شوہر نہ ہو گا، کوئی اس کے اخراجات پورے کرنے والا نہ ہوگا، اب وہ اس سلسلہ میں اور اپنے بال بچوں کے سلسلہ میں کیا راستہ افتیار کرے گی؟ بیشتر عورتیں یا تو اسلام قبول کر کے مرتد ہو جائیں گی یا اسلام قبول ہی نہیں کریں گی۔۔۔۔ ہم اس فتوئی کے دراچہ بندگانِ خدا کو اللہ کے دین سے روکنے والے ہوں کے فتریٰ کے ذراچہ بندگانِ خدا کو اللہ کے دین سے روکنے والے ہوں کے ایک

آپ نے دیکھا کہ ایک نیا موقف اختیار کرنے والوں نے کس طرح نے عالات میں اسلام کے اس مقصد کو کہ اللہ کے بندے راضی خوشی اللہ کے دین میں داخل ہو کمیں اور ان کو اس پر قائم رہنے میں نا قابل برداشت مشکلات کا

سامنا نہ کرنا ہڑے، فیصلہ کن اہمیت دی ہے۔

غیر مسلم اکثرین ممالک میں مسلمانوں کے لیے اور مسلم اکثرین ممالک میں غیر مسلموں کے لیے، شہریت، حکومت میں شرکت اور فوج میں شمولیت وغیرہ

مسلمان صرف خدا کو حکرانی کا سزاوار جانتا ہے اور اس کی عملی تعبیر کی شکل یہ سمجھتا ہے کہ مسلمان اللہ کی کتاب اور اس کے نبی کی سقت کی روشنی میں کار حمرانی کی تنظیم عمل میں لائیں جس کی آئیڈیل صورت خلاف راشدہ تھی۔ ایسے ماحول میں رہتے ہوئے وہ اسلامی آواب و احکام کے مطابق زندگی گزارنے میں کوئی دقت نہیں محسوں کریں گے۔ اسلامی فقہ کے ابواب زیادہ تر ایے ہی ماحول کو سامنے رکھ کر مرتب کئے گئے ہیں اگرچہ ان میں کچھ ایسے طالات کا بھی ذکر ہے جن میں مسلمان غیر مسلموں کی عملداری میں منتف حالات سے گزریں۔ گر ان باتوں پر اس زمانہ کے حالات کی گہری چھاپ تھی، مثلًا انسانی معاشرہ کی قبائلی تنظیم، دار الاسلام کے بالمقابل کسی بڑی طاقت کا نہ پایا جانا، و غیرہ۔ آج کچھ اییا ماحل ہے جس کا غیرمسلم اکثریوں کے درمیان رہنے والے مسلمان کے لائحہ عمل یر اثر برنا لازم ہے۔ ہر فرد انسانی کے بنیادی حقوق کا اعتراف، شہریوں کے درمیان عدم تفریق کا التزام، اجماعی امور میں فیصلہ کے لیے جمہوری طریق ہے وابتنگی اور دنیا کے بیشتر ممالک میں نداہب کے ساتھ کیساں رواداری اور عدم ترجیح کا سلوک، ان میں سے چند اہم باتیں ہیں۔ گزشتہ صدی کے نصف ثانی میں اسلامی ممالک کے آزاد ریاستوں کے طور پر ظہور، نیز دوسرے ممالک میں مسلمانوں کی تعداد میں تیزمی ہے اضافہ کے بعد اب ایک نئی صورت حال بیدا ہو سمنی ہے۔

دو سو سال پہلے شالی اور جنوبی امریکه نیز آسریلیا میں مسلمانوں کی تعداد بہت کم تھی۔ بورب میں بھی چند جگہوں کے علاوہ مسلمان برائے نام تھے۔ جب اسلامی ممالک بوروپین اقوام کے زیر تمکیں ہوئے تو صورت حال بدلنے گی اور تعلیم، ملازمت اور فوجی خدمت وغیرہ کی غرض سے ان ملکول میں طویل اقامت کی ضرورت بڑنے گی۔ اسلامی ممالک آزاد ہوگئے تو یہ سلسلہ اور بڑھا۔ مجھلی صدی میں بورب، شالی اور جنوبی امریکہ اور آسٹریلیا میں بڑی بڑی مسلم آبادیاں نمودار ہوئیں۔ شروع شروع میں ان ممالک میں جا بسنے کی بوی مخالفت ہوئی۔ ا پسے فتوے صادر ہوئے جن کا خشاء لوگوں کو ان ممالک میں مستقل اقامت یذیر ہونے سے روکنا تھا۔ ان سے کہا جاتا تھا کہ ان ممالک کے شہری بن کر نہ رہ رسی، بلکہ کام پورا ہو جانے یر واپس کی بتت سے رہیں۔ گر بیبویں صدی کی آخری دہائیوں میں یہ آوازیں خاموش ہو گئیں۔ ایبا ہونے میں برا وال ممالک کے حالات کا بھی تھا جن سے لوگ 'بجرت' کر کے مغربی ممالک کا رخ کر رہے تھے۔ بعض مسلمان اقلیمیں اپنی مظلومیت کا حوالہ دے رہی تھیں تو بعض مسلم اکثریت والے ممالک میں دیندار مسلمانوں اور اسلامی نظام کے قیام کے لیے کوشش کرنے والے اینے اور ہونے والے مظالم سے پریثان تھے۔ مغربی ممالک میں نربب کی بنیاد پر عدم تفریق کی پابند بنیادی انسانی حقوق کی ضامن، سیکولر حکومتیں ان کے لیے نہ صرف ذاتی پناہ گاہ بن کر سامنے آئیں بلکہ ان کو وہاں اپنی دینداری اور اسلامی سرگرمیوں کے لیے بھی وسیع میدان ملا۔ ایسے حالات میں بیان کر کوئی تعجب نہیں ہونا جائے:

اگر چہ اوّلین صحابہ کی حبشہ کی طرف جمرت مستقل قیام یا بس رہنے کی نیت ہے مبین تھی گر وہ جمرت جن علاقائی اور مکی نیز داخلی اور نفسیاتی

احوال کے درمیان ہوئی تھی، وہ بہت کی باتوں میں ان حالات سے مثابہت رکھتے ہیں جن ہے آج مسلمانوں کو سابقہ ہے۔ ان اوّلین مسلمانوں کو جنبیوں جیسے برتاؤ اور مسلمانوں کو جس معاثی تھی، کرور رکھے جان، اجنبیوں جیسے برتاؤ اور زبردتی دلیں نکالے ہے واسطہ تھا، وہ کی نہ کی درجہ اس سلوک ہے مماثلت رکھتے ہیں جن ہے ان کے بعد میں آنے والوں، لینی موجودہ نسل کو واسطہ پڑا، جن کے سبب ان کو اس وطنِ عزیز کو خیرباد کر کے جو انہیں راس نہ آ سکا الیے ممالک میں جا بسنا پڑا جہاں اب کھی کچھ عدل اور صدافت باتی ہے (2)۔

آج جو آوازیں سنائی دے رہی ہیں وہ یبی تلقین کر رہی ہیں کہ مغربی ممالک کے مسلمان ان ملکوں کے شہری بن کر رہیں۔ شہریت کے تمام حقوق سے فائدہ اٹھا کیں اور شہریت کے تمام فرا نفن ادا کریں۔ آج کی شہریت ای طرح ہے جینے آغاز اسلام میں کی قبیلہ ہے وابستگی۔ دہ کل کا عرف تھا، یہ آج کا عرف ہے۔ مسلمانوں نے جس طرح قبائلی دور کے معروفات کو اسلام کے حق میں استعال کیا ای طرح انہیں آج کی ریاستوں کے معروفات کو اسلام کے مفاد میں استعال کیا ای طرح انہیں آج کی ریاستوں کے معروفات کو اسلام کے مفاد میں استعال کرنا چاہئے۔ علامہ یوسف قرضادی، شخ راشد الفتوشی .....وغیرہ علماء اور دانشوروں کی انفرادی آوازوں کے علاوہ یہی فتوی المعجلس الاوروبی للافتاء والبحوث کا بھی ہے۔

المجلس الاوروبی للافتاء والبحوث کے رکن اور برطانیہ کی فتوئ کمیٹی کے جزل سکریٹری، شخ سالم اشخی کہتے ہیں:

مغربی ممالک میں رہنے والے مسلمان سیاست میں حصہ لینے کے بارے میں بنیادی طور پر تین مراحل سے گزرتے ہیں۔ پہلا مرصلہ

بحث و مباحثہ اور فقہی تحقیق کا ہے کہ یورپ میں مسلمانوں کا سیاست میں حصہ لینا کیما ہے۔ کتنے ہی فتوے ہیں جن کا آج بھی حوالہ دیا جاتا رہتا ہے کہ مسلمانوں کو یورپ میں سیاست سے دور رہنا چاہئے۔ ہم اس مرحلہ سے تقریباً گزر چکے ہیں۔ دوسرا مرحلہ عملاً سیاست میں حصہ لینے کا ہے۔ اس کام کو اب بھی صورت حال کے صحیح فہم اور سیاسی کارکنوں کی تائید کرنے والے شرقی فناوی کی ضرورت ہے۔ تیسرا مرحلہ جو فی الواقع ہنوز آنا باقی ہے، ایسے سیاسی رسوخ کا ہے جس مرحلہ جو فی الواقع ہنوز آنا باقی ہے، ایسے سیاسی رسوخ کا ہے جس کے متیجہ میں مسلمانوں کو سیاسی وزن حاصل ہو سکے اور وہ ایسے حلقوں کی تائید کر سیس جو یورپ میں مسلمانوں کے مسائل حل کرنے میں مدرگار ہوں .....(۸)۔

مغربی ممالک کی شہریت حاصل کرنے کا مسلہ اس سے پہلے 1991ء میں فرانس میں منعقد ہونے والے ایک فقبی سیمینار میں بھی زیرِ غور آیا تھا۔ اس سیمینار میں اکابر علاء، شخ مصطفی زرقاءً، شخ عبدالفتاح ابو غدّہ اور شخ بوسف قرضاوی وغیرہ شریک تھے۔ ڈاکٹر سیّد درشؓ کے تیار کردہ انگریزی خلاصہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس وقت تک فرانس جیے ملکوں میں پایا جانا خود ایک مسلہ تھا، اگر چہ ہوتا ہے کہ اس وقت تک فرانس جیے ملکوں میں پایا جانا خود ایک مسلہ تھا، اگر چہ یہ بات سمجی جا چکی تھی کہ وہاں مسلمانوں کا وجود عارضی نہیں رہا، اور اس وجود کے مسائل کو مستقبل بعید کے امکانات کو سامنے رکھتے ہوئے زیرِ غور لانا ہو گا۔ چنانچہ مجلس نے اس بارے میں ایجابی موقف اختیار کیا۔ ہمیں معلوم نہیں کہ بحث و پنانچہ مجلس نے اس بارے میں ایجابی موقف اختیار کیا۔ ہمیں معلوم نہیں کہ بحث و نہاکرہ میں مقاصدِ شریعت کا حوالہ دیا گیا یا نہیں، مگر مستقبل کے دعوتی امکانات اور نی الجملہ ایک شبت رول ادا کرنے کی تاکید ای طرف لے جاتی ہے (۹)۔

مشہور اسلامی دانشور اور مصنف، طارق رمضان نے شہریت سے وابست

فرائض کی ادائیگی کو، جن فرائض میں سب کے ساتھ مل کر عدل و انصاف کے لیے جدوجہد سرِفہرست ہے، ایک دین تقاضا قرار دیا ہے(۱۰)۔ ایک دوسرے صاحب قکر، احمد صدقی دجانی نے ۲۰۰۲ء میں جرش میں جاری کیے جانے والے اسلامی چارٹر پر تبحرہ کرتے ہوئے اس رائے کا اظہار کیا ہے(۱۱)۔ تونس کی اسلامی تخریک کے رہنما اور مشہور صاحب فکر، راشد غنوشی نے اس مسلم پر عموی حیثیت سے گفتگو کی ہے، وہ کھنے ہیں:

ملمانان عالم کی تقریباً ایک تهائی تعداد این ممالک میں اقلیت کے طور پر رہتی ہے، جس کا مطلب ہے ہوا کہ وہ متعقبل قریب میں اس کی امید نہیں کر عجتے کہ ان پر اسلام کے مطابق حکمرانی کی جائے، اس کے بیکس ان میں سے بہتوں کو اس خطرہ کا سامنا ہے کہ ان کو مٹانے کی کوشش کی جائے یا ان کے خلاف تعصب برتا جائے۔ اب سوال بہ ہے کہ فقہ اسلامی کے پاس ان کے لیے کیا امکانات ہیں؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ ایسوں کو قریب ترین اسلامی ملک میں ججرت كر كے چلے جانا حاہئے۔ اكثر اوقات بير ممكن ،ى نہيں، اگر بير ممكن ہو تو بھی سوال یہ ہے کہ کیا یہ مفید ہو گا؟ یہ تو ایک ایبا تباہ کن راستہ معلوم ہوتا ہے جے دشمنان اسلام، اپنی کوششوں کے ضمن میں پیش کرتے ہیں۔ بعض دوسرے یہ کہتے ہیں کی الی حالت میں مسلمانوں کو (نظام حکومت سے) کنارہ کشی کر کے (حالات بدلنے کا) انتظار كرنا جائية، ممرية تجويز اس ايجابي اور حرك رويه سے نبيس ميل كھاتى جس کی اسلام این پیروؤں سے توقع کرتا ہے۔ ایے لوگوں کے لیے بہترین راستہ یہ ہے کہ وہ سکور جمہوری جماعتوں

کے ساتھ مل کر ایک ایسے سیکولر جمہوری نظام کے قیام کے لیے جہد کریں جس میں انسانی حقوق کا احترام کیا جائے، جن حقوق میں کہ وہ ضروری مصالح شامل ہیں جن کے شخط کے لیے اسلام آیا ہے، مثلاً جان، عقل، نسل، مال، آزادی اور خود دین، جس میں ان سوسائیوں میں مسلمانوں کے عقیدہ، نمرہی شعائر اور پرسل لاز کا شحفظ شامل سمجھا جاتا ہے۔۔۔۔۔۔(۱۲)۔

شخ راشد غنوشی کے نزدیک مسلہ بینہیں کہ اقلیتی ممالک کے مسلمانوں کے کے ایسا کرنا کے ایسا کرنا جائز ہے۔ وہ مقاصد شریعت کی روشیٰ میں کہتے ہیں کہ ایسا کرنا واجب ہے:

یہ جان لینے کے بعد کہ اسلامی حکومت کا مقصود تمام انسانی مقاصد کو ایک ساتھ حاصل کر دکھانا ہے، جب ایسا کرنا ممکن نہ ہو تو اصول استطاعت کے مطابق، واجب ہو گا کہ جس قدر حاصل کرنا ممکن ہو ای کے حصول کی کوشش کی جائے۔ لینی ہم ای قدر مکلف ہیں جتنی ہم میں استطاعت ہو۔ اب بھلا ایسے حالات میں کوئی اسلامی گروہ مشترکہ جدوجہد سے کیسے پیجھے ہٹ سکتا ہے جب کہ ہمارے بس میں ہو کہ دوسرے گروہوں کے ساتھ مل کر، قطع نظر اس کے کہ وہ گروہ مسلم ہیں یا غیر مسلم، ایک ایسا اجتماعی نظام قائم کرنے کی کوشش مسلم ہیں یا غیر مسلم، ایک ایسا اجتماعی نظام قائم کرنے کی کوشش کریں، جو اگرچہ شریعت پر نہ قائم ہو گر شریعت کے اساسی قواعد میں کریں، جو اگرچہ شریعت پر نہ قائم ہو گر شریعت کے اساسی قواعد میں کریں، جو اگرچہ شریعت پر نہ قائم ہو گر شریعت کے اساسی قواعد میں کریں، جو اگرچہ شورئی پر بخی ہو، لیخی اس اصول پر کہ افتدار جمہور کا ہے، جس (اشتراک عمل) کے ذریعہ کہ کسی شر، جیسے ڈکٹیٹر شپ پر بین حکومت، یا غیر ملکی تسلم، یا مقامی افراتفری، یا بھک مری کا اذالہ بین حکومت، یا غیر ملکی تسلم، یا مقامی افراتفری، یا بھک مری کا اذالہ بین حکومت، یا غیر ملکی تسلم، یا مقامی افراتفری، یا بھک مری کا اذالہ بین حکومت، یا غیر ملکی تسلم ، یا مقامی افراتفری، یا بھک مری کا اذالہ بین حکومت، یا غیر ملکی تسلم، یا مقامی افراتفری، یا بھک مری کا اذالہ

مطلوب ہو۔ یا جس کے ذریعہ کسی اہم ملکی اور انسانی مصلحت مثلاً آزادی وطن، یا ملک کی معاثی ترقی اور اس کا اتحاد، یا عام لوگول یا کسی خاص گروہ کے لیے سامی حقوق کی ضانت حاصل کرنا مقصود ہو جیسے انسانی حقوق، سای پلورازم، عدلیه کی خود مخاری، صحافت کی آزادی، مساجد کی آزادی اور دعوت و تبلیغ کی آزادی۔ جن حالات میں ایک جمہوری اسلامی نظام کا قیام نامکن ہو ان حالات میں ایک ایسے سکور جمہوری نظام کے قیام کی کوششوں میں حصہ لینے سے کیسے باز رہا جا سکتا ہے؟ تاکہ ابن خلدون کے الفاظ میں (۱۳) اگر شرع کی حکرانی نامکن ہو تو عقل کی حکرانی قائم کی جائے۔ اشتراک عمل سے دوری برگز مناسب نہیں۔ بلکہ واجب شری ہے کہ مسلمان ایسے نظام کے قام کی کوشش میں انفرادی اور اجتماعی طور پر شرکت کریں۔ ایسا کرنا ان اصولوں اور مقاصد شریعت کی روشی میں لازم آتا ہے جن کا اویر ذکر آ چکا ہے، جن کا جوہر ہے مصاع اور مفاسد کا موازنہ کر کے فیصلہ کرنا۔ وہ اصول بھی اس صورت حال برمنطبق ہے جس کا تعلق ضرورت اور استطاعت سے ہے، نیز شریعت کے وہ اصول بھی سامنے رہیں جن میں متائج وعواقب کی روشی میں فیصلہ کرنے پر زور دیا گیا ہے<sup>(۱۳)</sup>۔

نے حالات میں اسلام اور مسلمانوں کے مجموعی مفادات و مصالح، نیز انسانیت کے عموی اور طویل المیعاد مسائل کے علی کے لیے سوچنے میں مقاصد شریعت کا یہ حوالہ سبق آموز ہے۔

فوجی خدمت کا مسکلہ

غیر مسلم اکثریتی ممالک کے مسلمان شہریوں کے لیے ایک نازک مسلم ملکی فوج میں ملازمت کا ہے۔ عام حالات میں بھی اس کا جواز یا عدم جواز موضوع بحث رہا ہے، مگر حال میں اس کی اہمیت اور بڑھ گئی ہے۔ خاص طور پر اس لیے بھی کہ اکثر اوقات اس سے ان مسلمان فوجیوں کو مسلمانوں کے خلاف لڑنے کی آزمائش کا سامنا ہو سکتا ہے۔ ہمارے موضوع کے اعتبار سے نوٹ کرنے کی بات یہ ہوجودہ حالات میں ان نزاکتوں کے باوجود ضروری سمجھا گیا کہ غیر مسلم یہ ہوجودہ حالات میں ان نزاکتوں کے باوجود ضروری سمجھا گیا کہ غیر مسلم اکثریت مملک کے مسلمان اپنے ملک کی فوج میں شامل ہوں اور وہ جملہ فرائض اوا کریں جو اس سے وابستہ ہوں۔

12 ستبر ا ۲۰۰۱ء کو امریکی فوج میں ملازم، محمد عبد الرشید، کے سوال کا جواب دیتے ہوئے علاّمہ یوسف قرضاوی اور ان کے ساتھ فقر کی سمبران نے جو کچھ فرمایا، اس کو تفصیل سے دیکھا جا سکتا ہے (۱۵)۔ بعض اقتباسات درج ذیل ہیں:

مسلمان فوجیوں کو دوسرے مسلمانوں پر فوج کشی کرنے ہے جو حرج داقع ہوتا ہے اس کی جڑ ہے ہے کہ لڑائی میں بید ممکن نہیں کہ اصل محرم جن کو ان کے کئے کی سزا دینا مقصود ہے، ان کے اور بے گناہ لوگوں کے درمیان تمیز برتی جا سکے جن کا جو کچھ ہوا اس سے کوئی تعلق نہیں۔ ناممکن نہیں تو ایبا کر سکنا دشوار ضرور ہے۔ نبی اللہ کی صحیح صدیث میں آیا ہے: 'جب دو مسلمان ششیر بھف آ منے سامنے ہوں اور ان میں سے ایک دوسرے کوقل کر دے تو قاتل اور مقتول دونوں جہتم میں جا کیں گے۔ پوچھا گیا، قاتل کی حد تک تو بات سمجھ میں آئی گر مقول (کیوں جہتم میں جائی گوقل کر دے او جائی کوقل گر مقول (کیوں جہتم میں جائی ہوں جائی کوقل گر مقول (کیوں جہتم میں جائی کوقل

كرنا جابا تفائد [اس بخارى اورمسلم نے روایت كيا]

اس صدیث شریف کا تعلق اس صورت حال ہے ہے جب مسلمان اپنے فیصلہ میں آزاد ہو، اس کے لیے ممکن ہو کہ چاہے تو اور این نہیں ہوتی نہیں ہوتی نہیں میں شد چاہے تو نہ لڑے۔ نہورہ حدیث ایسے حالات پرمنطبق نہیں ہوتی جن میں مسلمان ایک شہری ہو اور ایک مملکت کی باضابطہ فوج میں سپاہی ہو۔ اس کے لیے اس کے سوا کوئی چرہ نہیں کہ جو احکام صادر کئے جا کیں ان کی تقییل کرے۔ ایبا نہیں کرے گا تو اپنے ملک سے اس کی وفاداری مشکوک قرار پائے گی اور اس سے اس کے حق میں متعدد نقصان دہ عواقب رونما ہوں گے۔ اس کی وجہ سے ہے کہ اس کے لیے شہریت کے حقوق سے فائدہ اٹھانا اس وقت تک ممکن نہیں جب کہ اس میں دہ اس سے وابستہ ذمہ داریاں نہ ادا کرے۔

معلوم ہوا کہ ندگورہ بالا صحیح حدیث کے متن میں اور اس جیسی دوسری احادیث میں، جس حرج کا ذکر ہے وہ یا تو دور ہو جاتے ہیں یا ان اجتماعی نقصانات کے پیش نظر قابل معافی قرار یا جاتے ہیں جو امریکی فوج کے تمام مسلمان سیاہیوں کو پہنچ سکتے ہیں، بلکہ امریکہ میں اپنے والے تمام مسلمانوں کو پہنچ سکتے ہیں۔ کیوں کہ ان کی اپنے اس ملک سے وفاداری ہی مشتبہ ہو جائے گی جس کی شہریت لے کر وہ اس ملک میں جملہ حقوق شہریت سے مستفید ہو رہے ہیں (اور جن کے ملک میں انہیں جاہے کہ شہریت کے جمنہ فرائض بھی ادا کریں۔

اس فتویٰ میں (آگے کی عبارت میں جو نقل نہیں کی گئی ہے) مقاصد شریعت کا لفظ نہیں استعال ہوا ہے۔ اس کی جگہ قواعد شرعید کا حوالہ دیا گیا ہے۔ دونوں

کے درمیان گہرا ربط ہے، جیما کہ پہلے واضح کیا جا چکا ہے(١٦)۔

بات صرف ان نقصانات کک محدود نہیں جن کا ذکر اوپرنقل کیے گئے فتو کی میں آیا ہے۔ جن ملکول میں مسلمان اقلیت میں ہونے کے باوجود تعداد میں بہت زیادہ ہیں، ان میں ان کے فوج میں ہونے نہ ہونے کا ان کے تحقظ، جان و مال کے اور دین و ملت دونوں کے شحفظ، پر گہرا اور دور رس اثر پڑتا ہے۔ ہندوستان کے مسلمانوں کا یہی حال ہے، چنانچہ ہندوستان کے مسلمان علماء اور دانشوروں نے فوج اور پولیس میں مسلمانوں کی نمائندگی کے مسلمہ کو اہمیت کے ساتھ اٹھا رکھا ہے۔

ہارے موضوع کے اعتبار سے نوٹ کرنے کی بات ہے کہ کس طرح ایک مسئلہ جب تک کمی فرد واحد کی روزی روٹی کے مسئلہ کے طور پر دیکھا جاتا رہا تو فتو کی ہے رہا کہ فوج میں المازمت سے دور رہو، جب (امریکی) فوج میں مسلمان سپاہیوں کی تعداد ہزارہا ہزار ہو گئی اور فوجی خدمت کو شہریت کے حقوق و فرائض سے مربوط کیا گیا تو فتو کی جواز میں بدل گیا۔ پھر ہندوستانی مسلمانوں کے مفادات سیاق میں جب فوج اور پولیس میں مسلمانوں کی نمائندگی کو مسلمانوں کے مفادات و مصالح کے پس منظر میں دیکھا گیا اور اس ملک میں اسلام اور مسلمانوں کے طویل المیعاد مستقبل کے لیے اس کی اہمیت پر غور کیا گیا تو مسئلہ کی نوعیت کیسر طویل المیعاد مستقبل کے لیے اس کی اہمیت پر غور کیا گیا تو مسئلہ کی نوعیت کیسر بدل گئی۔ اب سوال جواز یا عدم جواز کا نہیں، مطالبات اور مہم جوئی کا ہو گیا۔ زیر بحث موضوع کے مزاج اور حدود کے پیشِ نظر ہمارا مرکز توجہ نہ تو زیرِغور مسئلہ بحث موضوع کے مزاج اور حدود کے پیشِ نظر ہمارا مرکز توجہ نہ تو زیرِغور مسئلہ بحث موضوع کے مزاج اور حدود کے پیشِ نظر ہمارا مرکز توجہ نہ تو زیرِغور مسئلہ بحث مارے میں مختلف حالات میں مختلف موقف اختیار کئے جاتے رہے بہ اس مقاصد شریعت کی رہنمائی میں کیا گیا ہے۔

### ملم اکثریق ممالک کے غیر مسلم شہری

ابھی تک اسلامی ریاست کے غیر مسلم باشندوں کو، قدیم فقہی اصطلاح کی یابندی کرتے ہوے، ذمی کہا جاتا رہا ہے اور سارا زور اس پر رہا ہے کہ یہ وکھایا جائے کہ اسلامی ریاست میں اہل ذمتہ کو بڑے حقوق حاصل ہوں گے۔ گر زور بیان سے یہ حقیقت نہیں حصیب سکی کہ ذمّی کا درجہ شہری سے مختلف ہو گا۔ ظاہر بے بیر مخلف درجہ شہریت سے اوپر کوئی درجہ تو نہیں ہو سکتا۔ حقیقت بیر ہے کہ جس طرح دنیا کی دارالحرب اور دارالاسلام کے درمیان تقتیم ایک عملی ضرورت کی علمی تعبیر تھی نہ کہ البی سند رکھنے والی دائی تقتیم، اس طرح کسی اسلامی حکومت کے باشندوں کے درمیان (جو اکثر و بیشتر نه صرف پیدائش بلکه پشیتی طور بر اس ملک کے باشندے ہوں) کوئی تقسیم جو اسلام کی ابتدائی صدیوں میں کی گئی اور فقہ کی کتابوں میں جگہ یا گئی، دائی حیثیت نہیں رکھتی۔ بیاتقتیم بھی علماء کی طرف سے ایک زمینی حقیقت، ایک امر واقع، کی علمی تعبیر تقی - آج بزار برس بعد زمینی حقائق بدلے ہوئے ہیں اور ان کے فہم و تعبیر کی نئی کوششیں کی جا رہی ہیں۔ ان کوششوں کا پس منظر یہ ہے کہ اسلام انسانوں کے دنیوی حقوق کے بارمے میں دین کی بنیاد بر کوئی تفریق نہیں برتا اور شہریت کا موضوع ایسے ہی حقوق ہیں۔ تمام بنیادی انسانی حقوق کی ضانت ہر فرد بشر کو عاصل ہے۔ اس ضانت کا تعلق اس امتحان و آزمائش سے بے جس کے لیے ہم بنائے گئے ہیں کیونکہ اس کے بغیر آزادانه فیصله و اختیار ممکن نهیں رہتا۔ رہی غلط فیصله کی سزا تو اس کا وقت آخرت کی زندگی ہے، سو اختیار کے اخلاقی عواقب ضرور دنیا میں بھلننے پڑیں گے گر اسلام کسی کو امتحان زندگی میں ناکام ہونے کے سبب بنیادی حقوق سے نہیں

محروم کرتا۔ غور سیجئے تو یمی نقاضائے حکمت ہے کیونکہ رحمت اللی نے آدمی کو اس کی آخری سانس تک حسن اختیار کا موقع دیا ہے۔

اسلامی ملک میں غیرسلم شہری کے حقوق کی تعبیر نو کا ایک بڑا محرک غیر اسلامی ملکوں میں مسلمان شہری کے حقو ق ہیں۔ یہ بات انسان کی بنیادی اخلاقی حس کے خلاف ہے کہ ساری دنیا میں مسلمان ہر طرح کے حقوق عابیں اور جہال ان کا اقتدار ہو وہاں غیر ملم باشندوں کو اسلام کے نام پر انہی جیسے حقوق سے محروم کریں۔ اخلاقی معیار اور عدل و انساف کے پیانے سب کے لیے بکساں ہیں۔ یہ کوئی تعجب کی بات نہیں کہ یہ اصول ہمیں تب باد آیا جب کہ اسلامی دنیا کے باہر سو سے زیادہ ملکوں میں مسلمانوں کا وجود امر داقع بن کر سامنے آیا اور مسلم دنیا میں بسنے والے دنیا کی مسلم آبادی کے ساٹھ فیصد لوگوں کے مفادات و مصالح کو غیر مسلم دنیا میں بسنے والے جالیس فی صد مسلمانوں کے مفادات و مصالح سے مربوط کر کے دیکھا گیا۔ آج جب شخ یوسف قرضاوی کہتے ہیں کہ 'سارے فقہاء اہل ذمہ کو اہل دار الاسلام شار کرتے ہیں جس کے معنی آج کی زبان میں شہری ہونا ہے تو اس کی پشت ہر یہی ادراک ہے، اس وجہ سے وہ دعوت دیتے ہیں کہ نغیر مسلین کے مسائل پر (پھر سے) غور کیا جانا چاہیے اور حالات کی تبدیلی کی رعایت ملحوظ رکھتے ہوئے دانشمندانہ راستہ اختیار کرنا چاہئے(الا) یعض وانثوروں نے یہ بھی کہا ہے کہ مسلم ممالک کی غیر مسلم اقلیتوں نے مغربی اقوام کی حکمرانی کے دور میں آزادی کی جدو جہد میں جو شرکت کی، اے بھی ملحوظ رکھنا ضروری ہے(۱۱)۔ جبیا کہ آگے ذکر کیا جائے گا اس طرح کی باتیں اور بھی ہیں جن کا لحاظ ضروری ہے، اہم چیز اس بات کا شعور ہے کہ نے حالات ایک نئے موقف کا تقاضا کرتے ہیں جن کو یورا کرنے کے لیے مقاصد

شریعت کی طرف رجوع کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔ یہ مثالیں ہمیں بتاتی ہیں کہ مقاصد شریعت نیا موقف اختیار کرنے میں کلیدی کردار ادا کرتے ہیں۔

## عورت کی سر براہی

اسلامی تاریخ میں عورت کی حکرانی کی بعض مثالوں کے علی الرغم، فقہ بہی کہتی رہی کہ اسلامی ملک میں سربراہ حکومت مرد ہونا چاہئے۔ گر ۱۹۹۲ء میں پاکستان میں ایوب خان کے مقابلہ میں صدارتی انتخاب لڑنے کے لیے علاء کی ایک معتدبہ جماعت نے فاطمہ جناح کو چنا جن کی کامیابی کے امکانات تھے۔ ان علاء میں دیوبندی مکتب فکر کے اکابر میں سے مولانا مفتی محمد شفیع اور دوسرے مکاتب فکر کے متاز علاء شامل تھے (۱۹)۔

صورت حال کا اندازہ مولانا سیّد ابوالاعلیٰ مودودی کے ان الفاظ سے کیا جا سکتا ہے: ''مجھے یفین ہے کہ اگر اس انتخاب میں فاطمہ جناح کی تائید نہ کی گئی تو پہر آمریت پھر مسلط ہو جائے گی۔ اس کا مسلّط ہونا میرے نزدیک عورت کو سربراہ بنانے کی بہ نسبت کم از کم دس گنا زیادہ بڑا گناہ ہے''(۲۰)۔

شخ راشد نے اپی کتاب؛ المواۃ بین القوآن الکویم و واقع المسلمین (۱۱)
میں اس مسلم پر تفصیلی گفتگو کی ہے۔ ان کی رائے میں مسلمان عورت کو سیاست
میں حصہ لینا چاہئے اور اس کے مناصب حکومت پر فائز ہونے میں کوئی حکم شری
مانع نہیں۔ ان مناصب میں صدر مملکت کا عہدہ بھی شامل ہے۔ اپنی رائے کی
تائید میں انھوں نے ڈاکٹر عبداللہ دراز "، سیّد قطب "، شخ محمد الغزالی" اور شخ یوسف
قرضاوی وغیرہ کے حوالے بھی دیے ہیں۔ ہمارے لیے نوٹ کرنے کی بات سے
قرضاوی وغیرہ کے حوالے بھی دیے ہیں۔ ہمارے لیے نوٹ کرنے کی بات سے

#### عورت کا ساجی کردار

ندکورہ بالا مسلہ کے ذیل میں ان مباحث پر ایک نگاہ ڈال لینا مناسب ہو گا جو اجنائی زندگی میں مسلمان عورت کی حصہ داری ادر سرگری سے متعلق ماضی قریب میں برابر اٹھتے رہے ہیں۔ اپنے موضوع کی مناسبت سے ہمیں ان مباحث پر خود رائے زنی سے نہیں بلکہ اس بات سے دلچیں ہے کہ مسلمان علماء اور دانشور اِن مسائل سے کس طرح عہدہ برآ ہو رہے ہیں، ان کی سوچ میں مقاصد شریعت کے ادراک کی کیا اہمیت ہے؟ یہ بات بھی سمجھنے کی ہے کہ عرصہ دراز کے بعد ان مسائل کے زور شور سے اٹھنے کی وجہ کیا ہے۔

جہاں تک عورت کے ہاجی کردار کا تعلق ہے، صدیوں سے وہ عالم اسلای کے مختلف علاقوں میں مختلف رہا ہے، بلکہ وفت گزرنے کے ساتھ ایک ہی علاقہ میں مختلف طریقے اختیار کئے جاتے رہے جیسا کی حکرانی کے مسئلہ میں ہم نے بچھلے صفحات میں بتایا۔ ہندوستان میں ذات پات کے نظام، سی کے روائ اور شوہر کو بے چون و چرا اطاعت کا مستحق قرار دینے کا جو ماحول تھا اس کا یہاں کی مسلم معاشرت پر بہت گہرا اثر پڑا۔ یہا ں تک کہ بعض ایسے طور طریقے بھی روائ پا گئے جو اسوہ نبوی کے سراسر خلاف تھے، مثل عورتوں اور مردوں کا ساتھ بیٹھ کر کھانا نہ کھانا، عورتوں کو سلام نہ کرنا، یا ان کے سلام کا جواب نہ دینا، عورتوں کو مساجد میں نہ آنے دینا، وغیرہ۔ یہ مقای عرف و عادات تھے جنہیں دانستہ سلم معاشرہ نے بھی اپنا لیا۔

نو آبادیاتی نظام کے خاتمہ اور مسلمان ملکوں کی آزادی کے بعد مختلف وجوہ سے صدیوں سے قائم عرف و عادت کو بدلنے کا داعیہ نمودار ہوا۔ عورتوں میں خواندگی بڑھی اور اعلیٰ تعلیم بھی عام ہونے گئی۔ ملکوں کا نظم و انصرام اہل ملک کے ہاتھ میں آیا، مجالس قانون ساز بنیں اور ان میں عورتوں کی نمائندگ کا مسئلہ سامنے آیا۔ نجی دائرہ میں تجارت و صنعت نے فروغ پکڑا اور یہ ممکن ہوا کہ دنیا کے تیا۔ نتی طرح مسلمان ممالک میں بھی عورتیں پیداداری عمل میں حصّہ ترتی یافتہ ممالک کی طرح مسلمان ممالک میں بھی عورتیں پیداداری عمل میں حصّہ

لیں۔ تعلیم کے لیے اسکول، کالج اور بو نیورسٹیاں قائم ہو کمیں، صحت عامتہ کا دائرہ وسیع ہوا، عورتوں کے لیے ذاتی پر یکش، ملازمت، یا شراکت داری کے کاموں کے وسیع امکانات سامنے آئے۔ جیسا کہ شخ راشد غنوش نے اپنی محولہ بالا کتاب میں رقم کیا ہے، گزشتہ صدی کے نصف آخر میں اسلای تحریکات کی سرگرمیوں میں عورتوں نے فعال حصہ لیا جس سے مسلمان عورت کے سابق رول کا دائرہ وسیع ہوا(۲۳)۔

اہمی ان نے عوامل کے اثر سے پرانی عادات و اعراف اور ان کے مطابق فاوئ کے بدلنے کا سلسلہ جاری تھا کہ مغربی ممالک میں قابل لحاظ مسلمان آبادیاں نمودار ہوئیں۔ ان آبادیوں کا ایک عضر اپنے ساتھ اپنے اصل وطن کے عرف و عادات ساتھ لایا تھا تو دوسرا عضر وہ بھی تھا جو ان مغربی ممالک ہی میں پیدا ہونے اور ای ماحول میں پروان چڑھنے کے سبب انہی مقامات کے عرف و عادات سے مانوس تھا۔ لباس، وضع قطع، کھانے پینے کے آداب، رہن سمن، ملنے جلنے کے طور طریقے، خوشی اورغم میں ایک دوسرے کا ساتھ دینے کے آداب وغیرہ معاشرتی امور جن سے اللہ کی کتاب میں تعرض نہیں کیا گیا ان میں ان لوگوں کو معاشرتی امور جن کے اللہ کی کتاب میں تعرض نہیں کیا گیا ان میں ان لوگوں کو موقف اختیار کرنے کی ضرورت پڑی۔

مغربی ممالک میں عورتیں عام طور پر سر نہیں ڈھانیتیں جب کہ مشرق میں غیر مسلم اقوام میں بھی سر ڈھنکنے کا رواج رہا ہے۔ اس بارے میں کوئی واضح تھم نہیں، چنانچہ جس آیت قرآنی میں عورت کے لباس کا ذکر ہے (۲۳)، اس میں نماز کو سینے پر ڈالنے کو کہا گیا ہے۔ خمار کے معنی اوزھنی کے ہیں۔ عام طور پر اردو میں ترجمہ کرنے والوں کا کہنا ہے کہ اس کا مطلب سے ہوا کہ اوڑھنی سر پر ہوتی ہوئی سید تک لائی جائے۔ ووسری آیت جس میں ازواج مطہرات کو گھر سے باہر نکلنے میں 'خلباب' ینچے کر لینے کہ ہدایت ہے، اس میں اس کی تھست سے بنائی گئی

ے، ' پیچان کی جائیں تاکہ کوئی اضیں تنگ نہ کرے (۲۵)\_

ڈاکٹر حسن ترابی کے نزدیک تجاب کا تعلم ازواج مطہرات کے لیے تھا،
مسلمان عورتوں کے لباس سے جاب کے لفظ کا کوئی تعلق نہیں جس کا ذکر مورہ
اجزاب آیت ۳۵ میں ہے۔ مسلمان عورتوں کے لباس سے تعلق 'خمار' کا
ہے(۲۲)۔ معروف نو مسلم دانشور مراد ہوفمان مترجم قرآن محمد اسد کے حوالہ سے
عورت کے سر ڈھانکنے کو عرب کے موسم کے سیاق میں پایا جانے والا ایک رواج
قرار دیتے ہیں جس کی پابندی مغرب میں رہنے والی مسلمان عورت کے لیے
ضروری نہیں(۲۲)۔

فرانس، چند دوسرے بور پین نمالک اور ترکی کی حکومتوں کی سخت گیر پالیسیوں کی وجہ سے مسئلہ حجاب نے اتنا طول کھینچا ہے کہ بعض نام نہاد (غیر مسلم) دانشور اسے اسلام اور مغربی تہذیب کے اس عمراؤ کا نمونہ سیجھنے گئے ہیں جس کی بات سیموئل مسئنگٹن نے چلائی ہے۔ ایس حالت میں بیر رائے وزن اختیار کرتی جا رہی ہے کہ اس فروق اور اختلافی مسئلہ پر محاذ آرائی اسلام اور مسلمانوں کے مفاد کے خلاف ہے۔ یہ بھی مقاصد شریعت کی روشی میں کسی رائے تک چہنچنے کی ایک مثال ہے۔ جبیا کہ شاہ ولی اللہ نے واضح کیا ہے (۱۸)، بہت سے امور میں شرق احکام اس قوم کی عادت اور عرف پر مبنی ہوتے ہیں، جن کے درمیان نبی بھیجا جاتا ہے۔ یہ ایک قدرتی اور حکیمانہ بات ہے، مگر اس کا تقاضا بنتا ہے کہ جہاں عرف و عاصف رکھ کر میں صوعا جائے۔

نا قص یا نا مکمل معلومات کی روشن میں فیصلہ طلب امور پر غور کے تقاضے

جنین علوم (genetic sciences) نبتاً نے علوم ہیں جن کی روشن میں

دوسرے امکانات کے ساتھ بعض امراض کے علاج یا ان کو روکنے کی تدابیر کا انکشاف ہو رہا ہے۔ مقاصدِ شریعت میں هظ جان اور هظ نسل کو او نیج مقام حاصل ہیں۔ سوال یہ ہے کہ مسلمان genetic engineering سے س حد تک مستفید ہو سکتے ہیں۔ اس اہم سوال پر ملایا یونیورٹی، کوالالمپور کی هدی ہلال نے قلم اٹھایاہے (۲۹)۔ ان کی بحث کے چند نتائج درجے ذیل ہیں:

کلوننگ کے بعض مکنہ مفید استعالات کے باوجود اس کے مفاسد کا بلّہ بھاری ہے، اسے حرام قرار دینا ہوگا۔

اتت کو human genome پروجکٹ میں بھرپور ھتہ لینا جاہئے کیوں کہ اس سے مععد دعلمی اور عملی فوائد وابستہ ہیں، جن کا تعلق جان، نسل اور عقل کے تعفظ سے ہے۔ البتہ ڈی این اے ریسرٹ کے نتیجہ میں نکلنے والے نئے طریق علاج چونکہ ابھی زیادہ تر تجرباتی دور سے گزر رہے ہیں اس لیے احتیاط لازم ہے۔ وہ کھتی ہیں:

ان نے طریقوں سے متعلق حکم شری طے کرنے میں تجربات کے نتائج سامنے آنے تک انظار مناسب ہوگا۔ اگر کچھ ناگوار نتائج بھی سامنے آتے ہیں اور ساتھ ہی بعض انسانی مصالح کی تحقیق بھی متوقع ہو تو اس قاعدہ کا سہارا لینا مناسب ہو گا جس کے مطابق مصلحتِ راجحہ کو مفدہ مرجوحہ پر مقدم رکھنا چاہئے۔ اس ریسرج کا حاصل سے کہ دنیا میں مقاصد شریعت کی مخصیل اور مطلوبہ ظافت برپا کرنے کی خاطر ان علوم میں مہارت اور ان پر عبور حاصل کرنا واجب کی خاطر ان علوم میں مہارت اور ان پر عبور حاصل کرنا واجب

جینیک انجینئر نگ اور کلونگ دغیرہ مسائل پر کچھ فتوے بھی آئے ہیں (۲۱)۔

فرکورہ بالا اقتباس کو پیش کرنے کا مقصد جدید سائل کی ایک مخصوص فتم کی طرف توجہ مبذول کرانا ہے۔ اس فتم کی پہچان ہے ہے کہ ابھی تک کمی کو بھی ان کی ماہیت کا مکمل علم نہیں، نہ ان سے متوقع منافع کا یا ان نقصانات کا ٹھیک اندازہ لگانا ممکن ہے جو ان کو اختیار کرنے کے نتیجہ میں اٹھانے پڑ سکتے ہیں۔ پھر بھی ہم ان سے متعلق کوئی موقف اختیار کرنے پر مجبور ہیں۔ یہ فتم صرف سائٹیفک امور اور مکنالوجی کے دائرہ میں محصور نہیں، زندگی کے دوسرے دائروں میں بھی اس سے سابقہ پڑ رہا ہے۔ اقتصادیات اور مالیات میں اس کی ایک میں بھی اس سے سابقہ پڑ رہا ہے۔ اقتصادیات اور مالیات میں اس کی ایک میان مثالی مثال ماہور اور مفاسد کے موازنہ پر وہاں تکم شرقی طے کرنے میں بھلا کیے اختلاف نہ ہو گا۔

پندرہ برس پہلے hedge funds میں سرمایہ کاری برائے نام تھی۔ گر آئ کل یہ مالیاتی بازار میں نفع آور سرمایے کاری کا ایک بڑا ذریعہ ہے جس میں تقریباً ڈیڑھ ہزار بلین ڈالر کا سرمایہ لگا ہوا ہے۔ گر اس کی افاویت کے بارہ میں ماہرین کی رائمیں مختلف ہیں۔ بعض کے نزدیک یہ سرمایہ کے بازار کی کارکردگی برحاتا، اس میں مزید سہولت liquidity پیدا کرتا اور عدم تیقن اور خطر سے عہدہ برآ ہونے کا ایک فقال طریقہ ہے گر بعض دوسرے ماہرین اس کی اس خوبی کے قائل نہیں ہیں۔ اسلامی مالیاتی بازار میں بھی رائیں مختلف ہیں اور عمل بھی۔ ایک طرف اسلامی بیج فنڈ جاری کرنے کا اعلان ہے۔ جس کی پشت پر بعض علماء شریعت کی سند بتائی جاتی ہو دوسری طرف اس طریقہ پر نگیر ہے (سس)۔

بدلتے حالات میں بدلتے ہونے فتوے

اب ہم بعض ایسے فتوں کا ذکر کریں گے جن میں حالات کی تبدیلی کے

ساتھ تبدیلی کی جاتی رہی ہے اور بہر صورت مصاح و مقاصد ہی پیشِ نظر رہے ہیں۔ ان فتوں کا تعلق ملائشیا کی اسلامی امور سے متعلق نیشنل کونسل کی فتویٰ کمیٹی سے ہے۔ ان فتوں سے نکاح کا ہے۔ ہے۔ ان مسلم مسلمان مردوں کے کتابیہ عورتوں سے نکاح کا ہے۔ 1940ء میں اس مجلس نے کہا تھا کہ:

مجلس اس بات پر متفق ہے کہ اگر کوئی غیر مسلم عورت عیسائی ہو جائے اور کوئی مسلمان مرد اس سے نکاح کرے تو ان دونوں کا نکاح باطل ہے، صبح نہیں(۲۵)۔

جیسا کہ محولہ بالا کتاب کے اگلے صفحات میں واضح کیا گیا ہے، جمہور علاء اسلام کی رائے کے برخلاف اس فتوئی کا سبب ملائشیا کے مخصوص حالات کو قرار دیا گیا تھا۔ فتوئی کمیٹی کو اندیشہ تھا کہ ملائشیا میں مسلمان مردوں کو عیسائی عورتوں سے نکاح کی اجازت دینے ہے 'ملّتِ اسلامیہ ملائشیا کے وجود کو خطرہ لائق ہو جائے گا<sup>(۳۱)</sup> اس اندیشہ کا لیس منظر بیان کرتے ہوے محوّلہ بالا کتاب کے مصقف نے جنوب شرق ایشیا، بالخصوص اندونیشیا میں عیسائی مشنریوں کی سرگرمیوں کا حوالہ دیا جوب شرق ایشیا، بالخصوص اندونیشیا میں عیسائی مشنریوں کی سرگرمیوں کا حوالہ دیا ہے۔ ایسی شادیوں کو عیسائیت کی آغوش میں لے جانے کا ذریعہ بنایا جا سکتا تھا<sup>(۳۱)</sup>۔ نیز کشر تعداد میں مسلمان ملیشیائی خواتین شادی کے انتظار میں ہمیٹی رہ گئیں شخیں (۳۸)۔ مزید برآں مجلس کے ایک رکن کا کہنا تھا کہ: 'اسلام نے کتابیہ عورتوں کے ساتھ نکاح کی اجازت ایسے حالات میں دی تھی جب مسلمان کی عصیت قوی تھی اور اس کا اثر غالب تھا۔ اب اجہائی حالات بدل گے ہیں اور عورتیں فیصلہ کن اثر رکھتی ہیں'(۳۹)۔

۱۹۸۰ء میں ای کمیٹی نے بیہ فتوئی صادر کیا کہ: 'جب عیسائی میاں ہوی میں ہے کوئی ایک اسلام لائے تو وہ دونوں اس شرط کے ساتھ اپنے نکاح پر قائم رہ سمیں گے کہ خاندان کی زندگی اسلامی رہے'(۴۰۰)۔محولہ بالا کتاب کے مصنف کی بیہ رائے درست معلوم ہوتی ہے کہ اس نئے نتوئی کی ضرورت اس کیے پڑی کہ نکاح کی خاطر ترک اسلام سے روکا جا سکے، اور کسی مخصوص فقہی رائے پر اصرار سے مقاصدِ شریعت کی خلاف ورزی نہ عمل میں آئے <sup>(۱۲)</sup>۔

نگورہ بالا کتاب کے مصنف، ڈاکٹر محمد فردوس نور العدیٰ نے تفصیل سے ان مشکلات کا ذکر کیا ہے جن کے حوالہ سے، ضرورت اور رفع حرج کے فقہی اصولوں کی بنیاد پر یہ فتویٰ دیا گیا تھا(۲۰۰۰)۔ دس سال بعد، ۱۹۸۰ء میں ای مجلس نے یہ فتویٰ صادر کیا کہ: 'موجودہ مینک رہا پر مبنی ہیں لہذا ان سے نہ قرض لینا جائز ہے نہ ان میں رقوم جمع رکھنا۔ مجلس کے نزدیک معاثی ترتی کی خاطر لیے جانے والے قرضے اسلامی بینکوں کے ذریعہ لیے جانے چاہئیں، خواہ ملک کے اندر کے قرضے اسلامی) بنکوں کے ذریعہ یا باہر، مثلاً جنیوا کے سین، خواہ ملک کے اندر کے میں بتایا گیا ہے، ملائشیا میں اسلامی بینک کے قیام اور جنیوا میں دارالمال الاسلامی کی سرگرمیوں نے صورت حال بدل دی تھی۔ اب افراد اور ترقیاتی اداروں کے کے حلال طریقہ سے قرض یا کاروباری سرمایہ حاصل کرنا ممکن ہوگیا تھا۔

جیما کہ ہم نے پہلے ذکر کی ہے، ہمیں اس سے بحث نہیں کہ کون ی رائے درست ہے اور کون می نادرست۔ دیکھنا ہی ہے کہ بدلتے ہوئے حالات سے نبٹنے کے لیے معاصر فقہاء اور مفکرین مقاصدِ شریعت کی طرف کس طرح رجوع کرتے ہیں۔ یہ کوئی تعجب کی بات نہیں کہ وہ ایسے فیصلے کریں جن سے پچھ لوگوں کو اتفاق ہو اور پچھ کو اختلاف۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ایک ملک کے متفق علیہ فیصلوں سے دوسرے ملکوں میں اختلاف کیا جائے۔ جب فیصلوں کا مدار مصالح پر ہو اور اس بات پر کہ کمی مخصوص صورتِ حال میں مقاصدِ شریعت کس طرح حاصل ہو سکیں گے، تو اختلاف ہونا غیر متوقع نہیں۔ جیبا کہ ہم نے جینیک انجینیر نگ والی مثال کے ذریعہ واضح کیا بعض اوقات اختلاف کی جڑیں مسلم کی نوعیت، معلومات کی کی جربات کی عدم شمیل اور فیصلہ کرنے کے لیے ماحول کے تقاضوں میں اس طرح بیوست ہوتی ہیں کہ کمی متفقہ فیصلہ تک پہنچنا ممکن نہیں ہوتا۔

پچھے باب میں ہم مقاصد شریعت کے فہم و تطبیق میں اختلاف کے حل پر غور کر چکے ہیں۔ اس باب کی بحث واضح کرتی ہے کہ یہ ہم جھٹا کہ اس بارے میں اختلاف کا حل ہمیشہ اتفاق کی صورت میں ہوگا، غیر حقیقت پندانہ ہے۔ مسائل کی نوعیّت، انسانی علم کی محدودیت، اور ماحول کا یہ دباؤ کہ جلد کوئی فیصلہ کیا جائے مععلقہ لوگوں کو کوئی موقف اختیار کرنے پر مجور کرتا ہے۔ کی دوسرے، غیر متعلق، عالم، مفکر یا فقیہ کے لیے اس موقف کی کمزوریاں واضح کرنا آسان ہے گر اس اختلاف کو اتفاق تک پہنچانا آسان نہیں۔ اوّلاً تو اس کے لیے وقت اور وسائل چاہئیں اور ٹائیا اس کے باوجود اختلاف باقی رہنا وارد ہے، خاص طور پر جہاں اختلاف کی جڑیں ملکی عادات اور روان نیز تاریخی اسباب میں پوستہ ہوں۔ ہمیں اختلاف کو گوارا کرنا ہوگا اور اسّت میں ایک الیمی فضا بنانی ہوگی کہ مقاصدِ شریعت کی پیچان اور ان کی تخصیل کے طریقوں میں فرق، نیز ان کی تخصیل مقاصدِ شریعت کی پیچان اور ان کی تخصیل کے طریقوں میں فرق، نیز ان کی تخصیل کے درجوں میں تفاوت کے باوجود لوگ ایک دوسرے کے ساتھ حسن طن سے کام

## حواش و حواله جات باب پنجم

ا۔ ویب سائٹ کے لیے ملاحظہ ہوا

www.asharqalawsat.com/english/news.asp?section=3&id=4678

- ۔ تنبید: آخر کے تین جملے المشوق الاوسط، عربی ایڈیشن (۲۱-اپریل ۲۰۰۱ء۔ عدد ۱۰۰۲۸)

  میں اس طرح ہیں: قدرتی طور پر میں نے اسلامی تاریخ کے ایسے ادوار کے بارے میں
  خاصہ مطالعہ کیا جب مسلمانوں اور غیر مسلموں کے درمیان طالت میں اضطراب تھا اور
  ان مسلمانوں کے طالت بھی منظرب تھے جو غیر مسلموں کے پڑوں میں رہتے تھے اور
  ایام ردّہ (کے بارے میں بھی پڑھا) جن دنوں کہ طالات میں بہت انتشار تھا۔ تب،
  جب کہ مجھے نہ تو کتاب (اللہ) میں نہ سقت میں کوئی بات کی جو مسلمان عورت کے
  اہل کتاب مرد کے نکاح میں رہنے کو ممنوع قراد دیتی ہو، میں نے بید رائے قائم کی۔
- سـ قرارات و توصیات مجمع الفقه الاسلامی المنبثق من منظّمة المئو تمو الاسلامی. جدّه، الدورات ایه ا، القرارات ایه و در القام ؛ جدّه، مجمع الفقه الاسلامی. ۱۹۹۸ و ۱۹۹۸ می جلسه میں طے پایا مجمع الفقه کی قرار دادیں اس کی ویب سائٹ پر دیکھی جا سکتی ہیں:

http://www.fiqhacademy.org.sa/

- ا مقاصد شریعت، تعارف اور تطبیق، ایفا پیلیکیشنز جامد گر، نی دبلی ۲۰۰۰ ملاحظ بو، داکتر صلاح الدین سلطان: مسلم اکثریتوں کی مشکلات اور مقاصد شریعت، خاص طور پر صفحات ۳۵۵ ـ ۳۵۵ میز از خط بو: صفح ۲۰۲ - ۲۱۰، فقه المقاصدی، اناطة الاحکام الشرعیة بمقاصدها، در جاس وده، برندان، ورجینیا، المعهد العالمی للفکو الاسلامی، ۲۰۰۲ -
  - ۵ مقاصد شویعت، تعارف اور تطبیق: صفح ۳۲۵
    - ٦- الينا: صفحه ١٥٠
- عالد الطراول: الخطاب الاسلامي في الغرب بين الاشكاليات والبناء، الجزء الثالث:
   هجرة الحبشه والنموذج المنشود

p://www.nawaat.org/portail/article.php3?id\_article=869

٨ـ سالم الشخى: انثرويو

www.islamicnews.org.sa/print.php?id=1146416118&archive= 9. Muslims In The West, A Fiqh Seminar In France,13-15 Muharram 1413,13-15 July 1992. Summary by Dr. Sayyid Al-Darsh,Typesetted by J.P.T.LTD. London. pp.13-14

ار طارق رمضان، برسلز مین ۲۱ فروری ۲۰۰۲ء کو دیا جوا انظرولیو:

http://euro-islam.info/pages/pubs\_interview\_ramadan.html ۱۱۔ احمد صدقی وجانی: تفاعل حضاری، نی، یثاق اسلامی، المانی،

http://www.arabtimes.com/ara%20hora/doc24.html

۱۲ شخ راشر غنوش: الحريّات العامّة في الدولة الاسلامية، ١٩٩٣ء، بيروت، موكز دراسات الوحدة العربية، صفح ٣٦٣

سا۔ ww.islamonline.net یز کھے اور رایوں کے لیے ملاحظہ ہو:

http://www.robert-fisk.com/islam\_online\_fatwa\_oct16\_2001.htm ٣١٠ ـ شخ راشد غنوثی: محوله بالا،صفحه ٣٠٠

۱۵ محمد نجات الله صدیقی: "مقاصد شریعت ایک عصری مطالعهٔ"، صفحه ۱۲ فکر و نظر، اسلام آباد، جلد ۴۱ شاره ۱۳ ریل-جون ۴۰۰۴ء۔

١٦\_ ويكھيے: حوالہ نمبر

ار شخ بوسف قرضاوی: ۱۲ تا ۱۴ اپریل ۲۰۰۴ء دشق میں منعقد ہونے والے المملتقی
 الاسلامی الاوّل: الاجتهاد بین الافراط و المتفریط میں دیا ہوا بیان، بحوالہ:

http://www.alwatan.com/graphics/2004/04apr/24.4/dailyhtml/deenhtml Participation of Non-Muslims in الم المنافق المناف

Rethinking Islam and Modernity: Essays in Honour of Fathi
Osman, Leicester: The Islamic Foundation, (2001), pp.66-83
ور تفصیلات کے لیے ملاحظہ ہو، ڈاکٹر عبدالحق انصاری: ''پاکستان کا صدارتی انتخاب اور

عورت کی سربراہی کا مسئلہ'، رسالہ زندگی، رامپور، ذوالحبہ ۱۳۸۴ھ مطابق اپریل ۱۹۲۵ء۔ صفحات ۲۹ تا ۵ م

۲۰ " نط بنام البین الحن رضوی ، ۱۲ دیمبر ۱۹۹۳ء، مکاتیب سید ابوالاعلی مودودی، مرتبه عاصم نعمانی، اسلامک پلیکیشنز، لا بور ۱۹۸۳ء، صفحات ۱۹-۲۰

٢١ - ٢٠٠٥، وشق، حِدَه، موكز الوايد للتنمية الفكريه. فاص طور يرصفح ١٩١ تا ٢١٦

٢٢ - الصنأ، حاشبه صفحه ٢٠٦\_

۲۳ الضاً، ۱۱۲ تا ۱۳۹۱

۲۳ سورهٔ نور، آیت ۳۱

۲۵ سوره احزاب، آیت ۵۹

26.www.asharqalawsat.com/english/news.asp?section=3&id=4678

یے ڈاکٹر حسن ترابی کا وہی انٹرویو ہے جس کا تفصیلی ذکر مقالہ کے نٹروع میں آ چکا ہے۔

نیز ملاحظہ ہو اس سے پہلے کا ایک انٹرویو:

Islam, Democracy, the State and the West, Horizons, March 1990

27. Murad Wilfried Hofman: "On the Development of Islamic Jurisprudence", The American Journal of Islamic Social Sciences, vol.16,no.1,pp.80-81

٢٨ شاه ولى الله والوى: حجة الله البائعة، جلد ا، والى ١٣٤٣هـ شركة المين صفحات ١٩٨٩. ١٩٥ حدى طلل: تفعيل مقاصدالشريعة في الاجتهاد في قضايا الهندسة الوراثية، صفحات ٢٩٠ ع ١٩٥٢ م ١٩٥٢ م بلد عالى، مقاصد الشريعة و سبل تحقيقها في المجتمعات المعاصرة، ٢٠٠٠م، كوالا أيور، الجامعة الاسلامية العالمية بمالية با.

٣٠ الطأ، صفح ١٥٧ - ١٥٨

سر تحمد رضی الاسلام ندوی (مترجم): جدید فقهی مسائل اور ان کا مجوزه حل، بین الاقوای اسلامی فقد اکیری کے فقہی اجلاسوں کی قراردادیں اور سفارشات۔ مرتب عبدالستار ابو غذہ۔ ۲۰۰۹ء۔ کراچی، ہاؤرن فقد اکیری۔ ملاحظہ ہو: صفحہ ۲۲۳-۲۵۲:۳۲ اورصفحہ ۲۹۷۔

hedge funds اور اسلامک ہیج فنڈ کے موضوع پر تازہ ترین معلومات انٹرنٹ کے ذریعہ حاصل کی جا عتی ہیں۔ نیز ملاحظہ ہو:

Robert Shiller (2003) The New Financial Order,Risk in the فاص طور پر Princeton University Press 21st Century, Princeton, صغی ۲۳۸-۲۳۵

نیز: Bill Gross (2004) Investment Outlook: Lemonade for اسلامی نظم نظر سے جائزہ کے Sale in PIMCO Advisor, August 2004

Mohammad Obaidullah: Islamic Financial Services, Jeddah, King Abdulaziz University, Scientific Publishing Centre, غاص طور پرصفحه ۲ کما اور۵ ۲۲ پیز لما دظه ہو:

Mahmoud A. El-Gamal: Islamic Finance, Law, Economics, and المالية المالية Practice. Cambridge University Press (2006)

٣٣ گزشته بالاحاشيه مين دي گئے حوالوں كى مدد سے ان رايوں كا مطالعه كيا جا سكتا ہے۔

٣٣ محمد فرووس تورالهد كل: آثار الظروف الاجتماعيّه على الفتاوى الشرعيّة: ماليزيا نموذجاً. ٢٠٠٣ مركز البحوث، الجامعة الاسلاميّه العالميّه بماليزيا كوالالپور فدكوره مجلس اور اس كي فتوكل محيثي كے تعارف كے ليے طلاظہ ہوستحات ١٠ تا ٢٣٠

٣٥\_ الفناً،صفحة

٣٦\_ الفناً، صفح ٢٣،

٣٧\_ الضاب صفح ١٢- ١٥

٣٨\_ الضاَّ إصفحه ٢٦\_٨٢

٣٩\_ ايضاً صفحه ٢٩،

٣٠١ الضام صفحه ٥٥

ام الينا بصفح ٢٧ ـ ٢٧

٣٦ الضابصفي ١٨

٣٣ \_ الفنام صفحه ٨١

IAL

۳۷ر ایشاً صفحہ ۸۱–۹۸ ۳۵ر ایشاً صفحہ ۹۹

20

2

چھٹا باب

# مقاصدِ شریعت کی روشنی میں معاصر اسلامی مالیات کا جائزہ

اس باب میں اس بات کی کوشش کی جائے گی کہ گزشتہ مباحث کی روشی میں ایک عملی مسئلہ میں معاصر فکر وعمل کا تقیدی جائزہ لیا جائے۔ کچھ اپنی سہولت اور کچھ موضوع کی اہمیّت کی بنا پر ہم نے اس کام کے لیے مالیات (finance) کا انتخاب کیا ہے۔ پہلے مالیات کے بارے میں کچھ بنیادی باتیں پیش کی جائیں گی۔ پھر یہ دیکھا جائے گا کہ اسلام کی ابتدائی صدیوں کی صورت حال اور موجودہ صورت حال میں کیا فرق ہے اور مستقبل کے رجھانات کیا ہیں۔ اس کے بعد عصر جدید میں مالیات کی اسلامی شظیم نو کی جو کوششیں کی جا رہی اس کے بعد عصر جدید میں مالیات کی اسلامی شظیم نو کی جو کوششیں کی جا رہی ہیں ان کا جائزہ لیا جائے گا۔ اس جائزے کی روشنی میں درچیش مسائل اور مشکلات پر غور کیا جائے گا اور یہ دیکھا جائے گا کہ مقاصد شریعت کی طرف رجوع ان مسائل اور مشکلات کے حل میں کس طرح مدد گار ہو سکتا ہے۔

#### ما ليات

یہ تو سبھی جانتے ہیں کہ زندگی گذارنے کے لیے پیداوار دولت سند زرقی اجناس، صنعت و حرفت کے نتیجہ میں ملنے والی چیزیں، تعلیمی، طبتی اور دوسری خدمات، وغیرہ سنہ ضروری ہے۔ چونکہ کوئی آدمی اکیلے اپنی ضرورت اور آسائش کی

ساری چیزیں نہیں پیدا کر سکتا۔ اس لیے مبادلہ (exchange) بھی ناگزیر ہے۔ اشیاء کا اشیاء سے میادلہ (barter) زحمت طلب اور ضیاع وقت کا سبب بنیا ہے، اس لیے زر کا استعال شروع ہوا۔ پیداواری عمل میں وقت لگتا ہے۔ اس وقت کے دوران پیداواری عمل میں لگ ہوئے عوامل پیداوار کو معاوضے دینے بیں اور خام مواد کی قیت ادا کرنا ہوتی ہے۔ فنانس پیداواری عمل کی تنظیم کے عمل میں رقم لگانے کا نام ہے۔ اس کا اطارق خود اس رقم پر بھی ہوتا ہے جو کاروبار کرنے والے نے ان مصارف کے لیے حاصل کی ہو۔ اس کا منبع (source) اس کی اپی بچت بھی ہو سکتی ہے ورنہ یہ رقم وہ کسی دوسرے سے بھی حاصل کر سکتا ہے۔ جب سے معاملہ براہِ راست بچت کار اور کاروباری کے درمیان ہو تو ہم اے براہ راست مالیات (direct finance) کا نام دیتے ہیں اور جب بچت کرنے والے اور اسے کاروبار میں استعال کرنے والے کے درمیان کوئی اور بھی ہو تو اسے بالواسطہ مالیات (indirect finance) کہتے ہیں۔ انسانیت کے ابتدائی ادوار کی سادہ معیشت میں براہ راست مالیات کا رواج تھا گر جیسے جیسے آبادی برهی، مصنوعات برهیں اور پیداواری عمل میں لگنے والی مدّت وقت برهی، بالواسط مالیات کا رواج بھی بڑھا۔ واقعہ ہے ہے کہ براہ راست مالیات میں بھی بعض وہی نقائص یائے جاتے ہیں جو اشیاء کے اشیاء کے ساتھ مبادلہ میں یائے جاتے ہیں، براہ راست مالیات بھی زحمت طاب اور وقت لیوا ہے<sup>(۱)</sup>۔ اس کے برنکس جب بیت کار این بچتن کسی درمیانی فرد یا ادارے کے سپرد کرنے لگتے ہیں اور کاروباری اپنی مالیاتی ضرورت ہوری کرنے کے لیے اس کی طرف رجوع کرنے لگتا ہے تو بورے ساج کو فائدہ ہوتا ہے، لوگوں کا وقت برباد نہیں ہوتا اور انھیں بسہولت اپنی مطلوبہ مقدار میں مطلوبہ مدت کے لیے مالیات حاصل ہو جاتے ہیں۔ جس طرح انسانی معاشرہ کی ترقی اور معاشی خوش حالی میں زر کے استعال نے بڑا کام کیا ہے ای طرح فنانس، خاص طور پر بالواسطہ فنانس کا بھی اس میں بڑا حصہ ہے۔ مالیاتی وساطت (financial intermediation) کے ذریعہ سے ممکن ہو جاتا ہے کہ انسانی صلاحیات، عوامل پیداوار، مالی وسائل اور ترقی کے مواقع نہ ضائع ہوں نہ برکار پڑے رہیں بلکہ ان کے مفید اور مؤثر استعال سے سب کا بھلا ہو۔ مالیاتی وساطت فاضل مال کو ان کے مالکوں سے لے کر ان اموال کو پیدا آور کاروبار میں لگانے والوں تک پہنچانے کے سادہ کام کے علاوہ بعض دوسری پیچیدہ خدمات بھی انجام ویتی ہے جن کا ذکر آگے مناسب مواقع پر بعض دوسری پیچیدہ خدمات بھی انجام ویتی ہے جن کا ذکر آگے مناسب مواقع پر آگے فنانس کی فراہمی کو بیا اوقات کریڈٹ کی فراہمی سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے، کیوں کہ فنانس کی فراہمی اکثر نفذ قرض دینے یا سامان یا مال کو ادھار دینے کی شکل اختیار کرتی ہے۔

فنانس کا ایک اہم کام کاروبار میں درپیش عدم تیقن (uncertainty) اور خطر (risk) کا سامنا کرنے، انھیں انگیز کرنے اور ان کے عواقب سے عہدہ برآ ہونے میں مختلف افراد اور اداروں کا اشتراک عمل میں لانا ہے۔ اکثر اوقات کاروبار میں درپیش خطر اتنا زیادہ ہوتا ہے کہ اکیلا آدنی انھیں اٹھانے کی تاب نہیں رکھتا۔ گر بہت سے لوگ تمویل کاروبار میں شریک ہو کر اس خطر کا تحمل آسان بنا دیتے ہیں۔ دور جدید میں بعض کاروباری اعمال بہت کشر سرمائے کو بہت طویل عرصہ کے لیے لگانے کے طالب ہوتے ہیں۔ مزید برآں نتائج کاروبار بھی بڑے عدم شیقن کا شکار ہوتے ہیں۔ مالیاتی کارپوریشن لاکھوں کروڑوں کی تعداد میں حصص کی فروخت کے ذریعہ ان کاروباری منصوبوں کی تمویل کو ممکن بنا دیتے ہیں۔ چونکہ یہ حصص بازار مالیات میں خرید و فروخت کے قابل ہوتے ہیں لہذا

کسی کو بھی لاز اُ اپنی رقم طویل مدّت کے لیے پھنانا ضروری نہیں۔ اسی طرح کاردباری منصوبے کی ناکای کی صورت میں ہونے والا نقصان بھی اتنی بڑی تعداد میں بٹ جاتا ہے کہ اسے لوگ آسانی سے برداشت کر کتے ہیں۔ چیسے بیسے انسان آگے بڑھ رہا ہے مالیات کا یہ پہلو، لیمنی خطر اور عدم حیقن کا سامنا کرنے، افسیں انگیز کرنے اور ان کے عواقب سے عہدہ برآ ہونے میں مختلف افراد اور اداروں کا اشتراک و تعاون عمل میں لانے کا عمل، اس کے اولین اور سادہ ترین عمل، لیمنی فراہمی وسائل سے اہم اور اہم تر ہوتا جاتا ہے۔

اس مرحلہ پر بیہ بات نوٹ کرنے کی ہے کہ مالیاتی وساطت کی کامیاب انجام دہی کے لیے صرف مالیات کی فراہمی اور مذکورہ بالا متعلقہ خدمات، بالخصوص خطرانگیزی میں اشتراک (risk sharing) کی بجا آوری کافی نہیں، یہ بھی ضروری ہے کہ یہ فراہی اور بجا آوری عدل و انصاف یر مبنی ہو نیز اس میں اصان کی آمیزش بھی ہو تاکہ انسانی ماحول کے ناقابلِ تخمین عدم تیقن کے منفی اثرات سارے انسان مل جل کر برواشت کر سکیس اور انسانی ساج کے نادار، مفلوک الحال اور کزور، پیداواری عمل سے معذور عناصر بھی پیداوری عمل کے فیض سے یکسر محروم نہ رہ جائیں۔ مروّجہ فنانس اس بارہ میں بہت ناقص ہے۔ سرمایہ دارانہ طرزِ فکر اور نیو کلائی نظریم معاشیات کے زیر اثر، افراد کا مطمح نظر بیش از بیش نفع کماناہے۔ ان کے لیے یہ مناسب خیال کیا جاتا نہ ممکن کہ وہ کاروباری فیلے کرتے وقت ساجی عدل اور معاشره کی فلاح و بهبود کو بھی سامنے رکھیں۔ چنانچہ انفرادی فیصلوں کے منفی اثرات سے اجتماعی مفاد کو بیانے کی ذمتہ داری ریاست کے سر آتی ہے جو خاص طور پر فنانس کے عمل کو یک گونہ منضبط کرنے کی کوشش کر تی ہے۔ مگر سرمائے دارانہ فلفہ اور اس کے تالع علم معاشیات ریائی ضابطہ بندی کی، بالعموم

ہمت شکنی کرتا ہے۔ گزشتہ چند دہائیوں میں اس فکر کے نقصانات سے آگاہی بڑھی ہے اور متعدد الیمی تحریکوں نے جنم لیا ہے جو فنانس اور دوسرے کاروباری فیصلوں میں اجتماعی مفاد کی رعایت اور اخلاقی قدرول کے التزام کی تاکید کرتی ہیں، مثلاً اخلاقی سرمایہ کاری (ethical investment) اور ساجی ذمتہ داری کی حامل سرمایہ کاری .socially responsible investment(SRI)

اس سلسلہ میں انسانی تاریخ کا مطالعہ بہت سبق آموز ہو گا گر افسوس کہ ہم اس باب میں اس کا حق نہیں ادا کر سکتے، البتہ دو باتیں نو ٹ کرنا مفید ہو گا۔ تاریخ کا ایک سبق ہے کہ اقتصادی ترتی بردی حد تک وسیع پیانہ پر مالیات کی فراہمی اور اعلیٰ کارکردگ والی مالی وساطت پر مخصر رہی ہے۔ تاریخ کے جن ادوار میں ایسا نہ ہو سکا، ان ادوار میں اقتصادی ترتی ایک حد پر آ کر رک گئے۔ زرگ معاشرے اور اس کی قدرے ترتی یافتہ شکل، جا گیردارانہ معاشرے اس حقیقت پر معاشرے اور اس کی قدرے ترتی یافتہ شکل، جا گیردارانہ معاشرے اس حقیقت پر شاہد ہیں۔

دوسرا سبق سے کہ غیر عادلانہ اور احسان سے عاری مالیاتی نظام پر مبنی اقتصادی ترقی بالآخر انسانیت کے لیے وبال بن گئی۔ پچھلے زمانوں کے تجارتی معاشرے اس پر گواہ ہیں۔ جن تجارتی معاشروں میں مالیات کی فراہمی زیادہ تر سودی قرضوں کی شکل میں رہی وہ اس سے کم عرصہ پنپ سکے جتنا عرصہ شرکت اور مضاربت وغیرہ پر مبنی مالیات کے سہارے چلنے والے نظام قائم رہے، جیسا کہ بارہویں تا چودہویں صدی عیسوی میں بحر روم کے جارو ں طرف بسنے والوں کی درمانی تحارت کا حال تھا (۱)۔

اسلامی تاریخ میں مالیات کا نظام

ساتویں تا دسویں صدی عیسوی یعنی اسلامی تاریخ کی چار ابتدائی صدیوں میں انسانی معیشت زرعی، صنعتی اور تجارتی، تین دائروں میں تقسیم کی جا سکتی ہے۔ ان دائروں میں مصروف کاروبار افراد کو حب ضرورت مالیات کی فراہمی وہ لوگ کرتے تھے جن کے پاس اپی ضرورت سے زیادہ دولت تھی اور وہ اس کے ذریعہ مزید دولت کمانا چاہتے تھے۔ تاریخ بتاتی ہے کہ ان لوگوں اور کاروباری افراد کے درمیان معاملہ درج ذبل بنیادوں برعمل میں آتا تھا۔

🖈 سکم، لیعنی زری پیدادار کی پیشگی خریداری۔

🖈 استصناع، لینی صنعتی پیدادار کی پیشگی خریداری۔

🖈 قرض، یعنی کسی مدّت کے لیے نقد رقم کی فراہمی۔

☆ شركت ـ

🖈 مضاربت۔

☆ مزارعت اور مباقات\_

ہے۔ اجارہ، یعنی بعض عواملِ پیدادار [مثلاً زمین، باربرداری اور سینچائی میں کام آنے والے جانوروں] کے کراریہ پر دیے جانے کا رواج۔

ادھار، لینی مطلوبہ چیزول کی ادھار فراہمی

تجارتی کریڈٹ (trade credit) جو غالبًا تنویل (financing) کی قدیم ترین شکلوں میں سے ہے۔

ند کورہ بالا ادھار اور تجارتی کریڈٹ میں فرق سے ہے کہ مؤخر الذکر معاملہ سامان کے بوے پیانہ پر بنانے والے یا تھوک فروش تاجروں اور عام تاجروں کے درمیان ہی معروف رہا ہے، جب کہ ادھار فراہمی صارفین اور کاروباری دونوں

کو میسر رہی ہے۔ مطلوبہ چیزوں کی ادھار فراہمی کے بارہ میں قابل ذکر بات سے ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں سمجھا گیا کہ ادھار دام اس سے زیادہ ہوں جتنے نقلا کے عوض فروخت میں لیے جاتے ہوں۔ اس قدیم روان پر نجھا ہے کوئی کیر نہیں مروی، بلکہ اس بات کو کہ آپ کی نظروں کے سامنے میہ طریقتہ بلا روک ٹوک جاری رہا بجا طور پر آپ کی تصویب پر محمول کیا گیا ہے۔ بعض محققین کے خیال میں اس موقف کے طفیل سودی لین دین سے اجتناب نے اسلامی مملکتوں میں شہارتی کھیلاؤ پر کوئی برا اثر نہیں ڈالا۔ ان کے نزدیک ادھار قیمت اور نقذ دام کا درمیانی فرق اقتصادی اعتبار سے وہی کام کرتا ہے جو سود کرتا ہے لیمن: 'ادھار دینے عرصہ وہ درمیانی فرق اقتصادی اعتبار سے وہی کام کرتا ہے جو سود کرتا ہے لیمن: 'ادھار دینے عرصہ وہ دینے سرمایہ سے محروم رہا اس کی تلافی'(۳)۔

جیبا کہ اوپر اشارہ کیا گیا، سلم، استصناع، مضاربت وغیرہ کو بھی کریڈٹ سپلائی کرنے کے طریقے قرار دیا جا سکتا ہے، کیوں کہ کریڈٹ کی اصطلاح صرف (سودی یا غیر سودی) قرض کے لیے مخصوص نہیں۔ عماءِ معاشیات اس کا اطلاق ان تمام طریقوں پر کرتے ہیں جن سے طلب گار صارف یا کاروباری کو مطلوبہ اجناس اور وسائل حاصل ہو سکیں، قطع نظر اس کے کہ یہ حصول کن شرائط پر ہوتاہے۔

ان معاملات کے ساتھ ساتھ بھالہ، وکالہ، کفالہ، حوالہ، ودیعہ، امانہ، رہن، ابسناع وغیرہ معاملات بھی کام میں لائے جاتے رہے ہیں۔ یہاں ان معاملات یا عقود (contracts) کی تفصیلات میں جانا ضروری نہیں۔ مناسب کتابوں کی مدد سے آخیں بآسانی سمجھا جا سکتا ہے۔ ان ساری شکلوں میں یہ بات مشترک ہے کہ ان میں سے ایک یا متعدد معاملات کے ذریعہ، باآخر، کاروباری فرد کو پیداداری

عمل کو شکیل تک پہنچانے کے لیے درکار وسائل مل جاتے ہیں اس سے پہلے کہ وہ اپنی پیدادار کو فروخت کر کے ان وسائل کے دام ادا کر سکنے پر قادر ہو۔ جیسا کہ آگے ذکر کیا جائے گا، بیعانہ (عربوں) بھی عملِ شویل کی ایک شکل بن جاتی ہے۔ حدیث نبوی ایک میں بیج العربون کی ممانعت اس بات کا شوت ہے کہ یہ معاملہ بھی قدیم سے رائج تھا(")۔

نوٹ کرنے کی بات ہے کہ یہ سب براہ راست مالیات کی شکلیں ہیں،
البتہ وقت گزرنے کے ساتھ تاریخی مراجع المضارب یصارب (مضاربت پر مال حاصل کرنے والے کا ای مال کو کسی اور کو مضاربت پر فراہم کرنا) کا ذکر کرنے گئتے ہیں، جو بالواسطہ فنائس کی ایک شکل ہے۔ ہمارے علم کی حد تک فقہ کی کتابوں میں اس کا ذکر پہلی بار پانچویں صدی ججری رگیارہویں صدی عیسوی میں آیا ہے (۵)۔ البتہ ایک جزئی مسلہ کے طور پر اس بات کا ذکر فقہی مراجع میں شروع ہی سے ماتا ہے کہ اگر صاحب سرمایہ اجازت دے تو مضارب اس کے شروع ہی سے ہوئے سرمایہ کو کسی اور کو مضاربت پر دے سکتاہے۔ تحقیق طلب بات یہ ہے کہ ایک بیشہ یا مستقل بالذات کاروبار کے طور پر المضارب یکھارب کا چلن کب کہ ایک بیشہ یا مستقل بالذات کاروبار کے طور پر المضارب یکھارب کا چلن کب ضرورت ایک ساتھ بھی افتیار کیا جاتا رہا ہو گا اور اس مرتب عمل کے نتیجہ میں ضرورت ایک ساتھ بھی افتیار کیا جاتا رہا ہو گا اور اس مرتب عمل کے نتیجہ میں ملی وصورت حال واضح ہو سکے گی۔

اب ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ قرون اولی میں رائج ان اسالیب تمویل اور اس خطر اور عدم تیقن (risk and uncertainty) کے درمیان کیا رشتے ہیں جو پیداداری کاروبار کے ساتھ وابستہ ہیں۔ اس جائزہ کے بعد ہی ہم ان اصلاحات کو

سمجھ سکیں گے جو اسلام نے ان اسالیب تمویل کی قبلِ اسلام رائج شکلوں میں کی تقس واضح رہے کہ جہال تک کسی اسلوب تمویل کی قدر و قیمت کا سوال ہے تو اس کے دو پہلو ہیں: کارکردگی (efficiency) اور انصاف پیندی (fairness)۔ اسلام نے قبل از اسلام جاری اسالیب تمویل میں جو اصلاحات کی ہیں ان کا منشاء اضی دونوں پہلوؤں سے بہتری پیدا کرنا تھا۔ البتہ اسلام نے عدل کو کارکردگی پر مقدم رکھا اور ضرورت پڑنے پر قیام عدل کی خاطر کارکردگی میں کسی قدر کمی بھی گوارا کر لی۔

ندگورہ بالا اسالیب میں سب سے بڑی اصاباح جو اسلام نے نافذ کی وہ قرض کی صورت میں سود کی حرمت ہے۔ اس تحریم کی حکمتوں پر خاصا لٹر پچر موجود ہے۔ اس کی تکرار یا تلخیص کی بجائے ہم صرف یہ یاد دلاتے ہوئے آگے برحیس کے کہ ظلم دور کر کے انصاف قائم کرنا اور بہتر کارکردگی کی بجاآوری، دونوں ہی مقصود تھے(۱)۔

سلم کے بارے میں لازم کیا گیا کہ خریدی جانے والی جنس کی مقدار اور اس کی سپائی کا وقت، دونوں معلوم اور متعین ہونے چاہیں۔ یہی بات استصناع میں بھی ضروری ہے۔ اصولی بات ہے کہ، جہال تک ممکن ہو معاملات میں عدم تعیین اور جہالت (عدم علم) سے بچنا لازم ہے، کیونکہ اس سے جھڑے پیدا ہوتے ہیں، بلکہ الی صورت حال بھی سامنے آ سختی ہے کہ معاملہ کا ہر فریق سے سمجھے کہ اس پرظلم ہوا ہے۔ اور چونکہ معاملہ کے دونوں فریقوں کے سامنے صورت حال واضح نہیں رہتی اس لیے وہ اطمینان سے معاملہ نہیں کر سکتے جس سے کارکردگی کم ہو سکتی ہے۔

شرکت کی ندکورہ بالا تمام شکلوں میں بھی اس بات کا اہتمام کیا گیا کہ حتی

الامكان عدم تعيين اور عدم علم ت بچا جائے۔ جب معاملات پورى معلومات كى بنیاد پر کیے جائیں اور دام، سامان، اس کے اوصاف وغیرہ ضروری باتیں صاف طور پر متعین ہوں تو لوگ جی لگا کر کام کرتے ہیں اور کسی کو یہ خیال نہیں آتا کہ اس کی حق تلفی ہو رہی ہے۔ بالفاظ دیگر، معاملات میں ابہام کارکردگی یر برا اثر ڈالتا ہے اور ول میں بے شبہ پیدا کرتا ہے کہ کہیں مجھ برظلم تو نہیں کیا جا رہا ہے۔ چنانچہ شرکت اور مضاربت میں یہ بات معلوم ہونا ضروری ہے کہ کس کی ملکیت کتنی ہے اور صاف طے ہونا چاہتے کہ مشتر کہ ملکیت میں واقع ہونے والا اضافہ شرکاء کے درمیان تس نبت ہے تقلیم یائے گا۔ مکہ کے تجارتی ماحول میں تو شرکت اور مضاربت کی اہمیت زیادہ تھی گر مدینہ میں زراعت کے بھی مواقع تھے چنانچہ مزارعت اور مساقات کا بھی بڑا چلن تھا۔ نبی کر مرابطت سے متعدد حدیثیں مروی ہیں جن کا منشاء مضاربت، مزارعت اور مساقات کو ابہام، جہالت اور عدم تعیین سے پاک رکھنا اور منصفانہ بنیادوں پر استوار کرنا تھا۔ اس باب میں ان تفصیلات میں جانا ضروری نہیں، ان کا مطالعہ مناسب کتابوں کی مدد ہے باسانی ممکن ہے۔ البتہ یہ حقیقت ہمیشہ سامنے وتنی عاہمے کہ اس بات کی گارٹی نا ممکن ہے کہ کسی مخصوص طریقیہ تمویل کو کبھی بھی انتحصال اور ظلم کے لیے نہیں استعال کیا حا سکے گا۔ نبی کریم اللہ نے خریرار کی مجوری اور شدتِ احتیاج سے بیجا فائدہ الفانے ہے منع کیا ہے(2)۔ آپی نے نیت کی یاکی اور ارادہ نیک ہونے کو صیح اسلامی طریقه کی بنیاد قرار دیا ہے(<sup>(۸)</sup>۔ اب اگر کوئی شاطر ان تمام حدود کو بچلانگ کر غیر عادلانه طریقے افتیار کرے تو حکومت کی مداخلت اور قانونی ضابطہ بندی ضروری ہو جائے گی۔ چنانچہ اسلامی تاریخ میں غیر عاولانہ شرائط پر شرکت، مضاربت، مزارعت، سلم، استصناع، اجاره وغيره عقود کي ضابطه بندي اور حکومتي تگراني

#### کی متعدد مثالیں ملتی ہیں<sup>(9)</sup>۔

کرایہ پر دینے کا روائ باربرداری کے جانوروں، رہائٹی مکانات اور بعض حالات میں زمین کے سلسلہ میں تھا۔ زرعی اغراض کے لیے متعینہ کرایہ پر زمین دینے کا معاملہ مختلف فیہ ہے۔ گر جہاں کرایہ پر دینا جائز ہے وہاں کرائے اور مدت کے بارے میں بات صاف ہوئی چاہئے۔ جن محتقین کے نزدیک نجائی نے متعینہ کرائے پر کھیتی کے لیے زمین وینے لینے ہے متع کیا ہے ان کے نزدیک اس کی وجہ ہے، مثلاً بارش نہ ہونے کے سب، پیداوار نہ ہو تو زمین کا کرایہ لینا ظلم ہو گا (کیوکہ زمین خود سے پھے نہیں پیدا کرتی)۔ مزید برآں کاشت کار پیداوار نہ ہونے کی حالت میں بھی کرایہ اوا کرنے کی ذمہ داری کے سبب زمین کے استعال سے احتراز کریں گے جس کا اثر کارکردگی پر پڑے کے سبب زمین کے استعال سے احتراز کریں گے جس کا اثر کارکردگی پر پڑے گا۔ اس باب میں ہاری نظر اس بات پر ہے کہ تمویل کے دوسرے اسالیب کی طرح کرائے پر عوائل پیداوار کی فراہمی کو جن ضوابط کا پابند بنایا گیا ہے ان کا کرف بھی عدل کا قیام اور کارکردگی میں اضافہ ہے۔

پیداآور کاروبار کی تنظیم میں خام مال یا عوامل پیداوار کو ادھار لینے میں اس بات کا کھاظ ضروری سمجھا گیا کہ دام اور اس کی ادائیگی کا وقت صاف طور پر طے ہو۔ تجارتی ادھار، جس کا رواج تھوک فروشوں اور خردہ فروشوں کے درمیان رہا ہو، اس میں بھی یہی شرط ہے۔ رہی سے بات کہ سے دام کتنا ہو تو اسے طرفین کی رضا مندی پر منحصر قرار دیا گیا ہے۔

مالیات کے اس وقت مرقبہ طریقوں میں اسلای اصلاحات میں اس بات کا بھی اہتمام ہے کہ غررسے بچا جائے۔غرر وہ خطر risk ہے جو معلومات کی کی یا ماحول پر قابو نہ ہونے کے سبب درپیش ہو۔ معلومات کا بیانقص یا فقدان زیر

معاملہ چیز کی نوعیت، مقدار، قبت، ادائیگی کے وقت، مال کی فراہمی کے وقت، وغیرہ سے متعلق ہو سکتا ہے۔ اس نقص یا فقدان کی وجہ سے فریقین میں سے کسی کے حق میں خیارہ کا احتال بڑھ جاتا ہے۔ ایس صورت میں کوئی معاملہ کرنا اکثر اوقات کسی فریق معاملہ کے ساتھ ظلم پر منتی ہوتا ہے۔ چوں کہ زیادہ تر معاشی معاملات کی بیشت پر مستقبل کے بارے میں اندازے ہوتے ہیں، لہذا کچھ نہ کچھ غرر اکثر موجود رہتا ہے۔ اگر وہ تھوڑا ہو اور اس خطر انگیزی کے متیجہ میں رونما ہونے والا نقصان (یا نفع) بھی تھوڑا ہو تو اس کو نظر انداز کیا جا سکتا ہے۔ مگر غرر کشیر کی صورت میں معاملہ کرنے کی اجازت نہیں۔ اس اصول کا تعلق اس غرر سے کشیر کی صورت میں معاملہ کرنے کی اجازت نہیں۔ اس اصول کا تعلق اس غرر سے مفر نہ ہو۔ رہا غرر محض، یا خالص غرر جس کا کسی حقیق لین دین سے کوئی سے مفر نہ ہو۔ رہا غرر محض، یا خالص غرر جس کا کسی حقیق لین دین سے کوئی تعلق نہ ہو بلکہ اسے اس لیے وجود میں لایا گیا ہو کہ اس پر بازی لگائی جائے تو تعلق نہ ہو بلکہ اسے اس لیے وجود میں لایا گیا ہو کہ اس پر بازی لگائی جائے تو تعلق نہ ہو بلکہ اسے اس لیے وجود میں لایا گیا ہو کہ اس پر بازی لگائی جائے تو معرف ادھر کر تا ہے، سان کی مجموعی دولت میں کوئی اضافہ نہیں کرتا۔ کی دولت ادھر کر تا ہے، سان کی مجموعی دولت میں کوئی اضافہ نہیں کرتا۔

ان اصلاحات اور ضابطہ بندیوں کے پہلو بہ پہلو اسلامی اصلاحات کا ایک بڑا ہدف یہ رہا ہے کہ انسانوں کے مجموعی مصالح کا تحفظ کیا جائے۔ اجماعی مفاد کے فروغ کو انفرادی مفادات کی تردیج پر مقدم رکھا جائے۔ چنانچہ اسلام نے بعض حالات میں تاجروں کو ایسے اقدامات سے بھی روک دیا جن کی انہیں عام طور پر اجازت تھی۔ تلقی جلب، یعنی آبادی سے باہر جا کر (بیشتر زرعی) سامان تجارت کے کر آنے والوں سے محاملہ کرنے کی کوشش کی ممانعت اور اشیاء خوردنی کی زخیرہ اندوزی، یعنی احتکار، کی حرمت اس کی نمایاں مثالیں ہیں (۱۰)۔

ما لیات کے میران میں اس کی ایک مثال قرض اور بیج دونوں عقود کو ایک عقد میں جمع کرنے کی مما نعت ہے [.....انّ رسول الله ﷺ قال: لا یحلّ سلفّ و بیع .....](۱۱)

جیا کہ اوپر اشارہ کیا گیا، عدل کے پہو بہ پہلو احمان بھی اسلامی نظامِ
حیات کا جزء ہے۔ انسانی زندگی کا توازن صرف عدل و انصاف پر قائم نہیں رہ
سکتا کیوں کہ انسانی ساج میں کچھ کمزور و لاچار بھی ہوتے ہیں جن کے پاس
دینے کے لیے کچھ نہیں ہوتا، پھر بھی وہ کچھ پانے کا استحقاق رکھتے ہیں۔ مزید
برآں ہمارا ماحول جس وسیع الاطراف عدم شیقن کا شکار رہتا ہے (مثلاً: موسم کی
تبدیلیاں، ذوق انسانی کا تلوّن، نئ تکنیکی وریافتیں اور سیاسی اتھل پھل، وغیرہ،
جن کی نہ کسی پر ذمہ داری ڈالی جاسمتی نہ کوئی ان پر قابو پا سکتا ہے) ان کے
عواقب سے اجتماعی طور پر عہدہ برآ ہونے کے لیے عدل کے ساتھ احسان کی
آمیزش ضروری ہے۔ مالیات سے متعلق اسلائی ضوابط میں اس کی ایک مثال
قرآنِ کریم کی بیرآیت ہے:

و ان كان ذو عسرةٍ فنظرةٌ الىٰ ميسر ةٍ و ان تصدّقوا خيرٌ لكم ان كنتم تعلمون. [سورة البقرة:٢٨٠]

تمھارا قرض دار نگ دست ہو تو ہاتھ کھلنے تک اسے مہلت دو اور جو صدقہ کر دو تو یہ تمھارے لیے زیادہ بہتر ہے اگرتم سمجھو۔

یہ اسلامی نظامِ مالیات اور سرمایہ دارانہ نظامِ مالیات کے درمیان ایک بڑا فرق ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام احمان کو تمام تر افراد کی صوابدید پر چھوڑ دیتا ہے، جب کہ اسلام انفرادی اور اجتماعی دونوں سطح پر اے اپنے نظام کا جزءِ لایفک قرار دیتا ہے۔ ند کورہ بالا آیت کریمہ میں قرض رقم معاف کردینے کو قرض خواہ کی صوابدید پر چھوڑا گیا ہے مگر مقروض کی نگ دی کی صورت میں اسے قرض رقم کی ادائیگ کے لیے مزید مہلت دینے کا حکم دیا گیا ہے جو کہ بذریعہِ عدالت قابلِ نفاذ ہے۔

یہ تھا ہمارا مختصر سا جائزہ اسلائی تاریخ کے ابتدائی دور میں فنانس کی فراہمی کے مروجہ طریقوں کا اور اس بات کا کہ کس طرح اسلائی اصلاحات نے انھیں غیر منصفانہ اور کار کردگی کم کرنے والی باتوں سے پاک کیا، اورحسب ضرورت احسان کی آمیزش سے سنوار کر ایک مکارم اخلاق سے آراستہ انسانی معاشرہ کے لائق بنایا۔ ہم نے دیکھا کہ ایبا کرنے کے لیے معاملات کو دھوکہ، فریب اور، حتی بنایا۔ ہم نے دیکھا کہ ایبا کرنے کے لیے معاملات کو دھوکہ، فریب اور، حتی الامکان، عدم معلومات اور عدم تعیین سے پاک کرنا ناگزیر سمجھا گیا۔ معاملات کے جواز کے لیے صرف فریقین کی رضامندی پر اکتفاء نہ کرتے ہوئے انھیں اجتہا تی مصالح کی کسوئی پر پرکھا گیا نیز اعلی اخلاق سے مرضع کرنے کی کوشش کی گئی۔ اگر مصالح کی کسوئی پر پرکھا گیا نیز اعلی اخلاق سے مرضع کرنے کی کوشش کی گئی۔ اگر ہو تو اسے پبلک پالیسی کا مسئلہ قرار دیتے ہوئے اس سے متوقع نفع نقصان یا ہو تو اسے پبلک پالیسی کا مسئلہ قرار دیتے ہوئے اس سے متوقع نفع نقصان یا مصالح اور مفاسد کے موازنہ کو اس کی اجازت دینے یا اس سے متوقع نفع نقصان یا معیار بنایا گیا، جیسا کہ احتکار اور تلقی جلب کی مثالوں سے واضح ہے۔

فنانس کی فراہمی کے پیچیدہ طریقوں کا رواج اور ان کی ضابطہ بندی

معیشت کے بھیلاؤ اور ترقی کے ساتھ اسلامی ساج میں کچھ ایسے طریقے بھی رائج ہوئے جن کے عام چلن کا عہد نبوت میں ذکر نہیں ملتا۔ ان میں سے بعض

ورج ذیل میں (۱۲):

سفتچه، بیج العربون لیعنی بیعانه جس کا ذکر عهد رسالت میں بھی ملتا ہے، صیر فه اور جھیذہ۔

ان طریقوں کے اوصاف اور معاثی عمل (function) الگ الگ ہیں گر ہمارے موضوع کی مناسبت سے ایک قدر مشترک سے بھی ہے کہ ان کے ذرایعہ کاروبار چلانے کے لیے مال حاصل یا فراہم کیا جا سکتا ہے۔ تاریخی طور پر ان کی اہمیت سے کہ اسلامی علاقوں میں ان طریقوں کے رواج نے وہی کام کیا جس کے اٹلی اور دوسرے یورپین ممالک میں رواج کو بینکنگ کا آغاز قرار دیا جاتا ہے۔ ذیل میں ان کی کچھ تفصیل ملاحظہ فرمائیں۔

### سفتجه

سفتجہ ایک طرح کی ہنڈی کا نام ہے۔ مثال کے طور پر زید کا مال شہر الف میں ہے جس ہے وہ شہر ب میں کام لینا چاہتا ہے۔ عمر کے پاس شہر ب میں (ای جنس کا) مال موجود ہے۔ زید اپنا مال عمر کو دیتا ہے جو اسے ایک تحریر دیتا ہے جسے شہر ب میں عمر کے آدمی کے سامنے پیش کرنے پر اسے مال مل جائے گا(۱۳)۔ زید کو جو سہولت ملی اس کے ماسوا عمر کو اس مدت کے لیے جو مال کے ملئے اور ادائیگی کے درمیان گزرتی ہے (جو قدیم زمانہ میں خاصی کمی بھی ہو گئی مشمی)، اتنا مال (اپنی ذمہ داری پر) نفع آور کاروبار کے لیے میسر آ گیا۔ بالفاظ ریگر جو سفتج جاری کرنے کا کاروبار کرتا ہے وہ باسانی فنانس کی فراہمی کا کاروبار میں کہ مراب کی کے درمرا سکہ دینا تھا، سفتج بھی جاری کرنے گئے۔ اس طرت کے لیے ساری کرنے گئے۔ اس طرت کے ایک سکہ لے کر دوسرا سکہ دینا تھا، سفتج بھی جاری کرنے گئے۔ اس طرت میں فاور سفتج جاری کرنے والے چھوٹے موٹ بینکر بن کر انجرے۔

### بيع العربون

برصغیر میں یہ معاملہ 'بیعانہ کے نام سے جانا جاتا ہے۔ خریدار مطلوبہ مال کی خریداری کمل کر لینے کی بجائے اس کی طے شدہ قیمت کا ایک چھوٹا سا حصہ صاحب مال کو دے دیتا ہے اور دونوں کے مابین ایک مدت وقت طے یا جاتی ہے۔ اگر وقتِ مقررہ کے اندر خریدار باتی دام دے کر معاملہ کمل کر لیتا ہے تو فیہا، ورنہ معاملہ منسوخ کرنے کی صورت میں خریدار کی دی ہوئی رقم صاحب مال رکھ لیتا ہے۔ اگرچہ اس کے بارے میں ایک حدیث روایت کی گئ ہے گر اسے ضعیف قرار دیا گیا ہے (۱۳)۔

عربون کا تعلق فنانس سے بول بنتا ہے کہ وسیع پیانہ پر بیعانہ لے کر اہاثوں کی فروخت کرنے والے کاروباری کے پاس جو مال اس طرح اکٹھا ہوتا ہے اسے کاروبار میں لگایا جا سکتا ہے جب کہ اٹاثے ابھی ای کی ملکیت میں ہوں۔ نیز اگر بیعانہ دے کر حاصل ہونے والے حق خریداری کو دوسرے کو منتقل کیا جا سکے تواکی نیا بازار بھی کھل جاتا ہے۔

صيرفه اور جهابذه

صرف کا اطلاق ایک قتم کے نقذ، مثلاً درہم، کے دوسرے نقذ، مثلاً دینار سے مباولہ پر ہوتا ہے۔ اس کا ذکر حدیث میں آیا ہے، مگر صرفہ سے مراد برے پیانہ پر کئے جانے والے اس کاروبار سے ہے جو مختلف نقدوں کی ایک مقدار رکھ کر مبادلہ نقود چاہنے والوں کو ان کا مطلوبہ نقذ فراہم کرتا ہے اور اس عمل کے ذریعہ نقع کماتا ہے۔ اس کاروبار کا ذکر اسلای مآخذ میں بعد کی تاریخوں میں تو ماتا ہے مگر عہد خوت میں کمہ، مدینہ میں یہ کاروبار عام ہو، اس کا کوئی دستاویزی شوت

اس وقت میرے سامنے نہیں ہے، اگرچہ قیاس کی ہے کہ ایبا ہوتا رہا ہوگا۔

صرفہ کا تعلّق فنانس سے بالواسطہ ہے۔ صرفی کے پاس مخلف نقود کی موجودگی اس کا امکان پیدا کرتی ہے کہ وہ طلب گاروں کو قرض دے سکے، یا مسی اور بنیاد یر ان کو فنانس فراہم کر سکے۔ نقود کے مبادلہ میں اگر صرفی گا کب کو نقد فراہم کر دے گر اس کے عوض جو نقد اے ملنا تھا اے ایک مدت کے بعد لینا طے کرے تو یہ بھی قرض ہوا اور فنانس کی تعریف اس پر پوری اترتی ہے۔ یہ بھی ممكن ہو جاتا ہے كہ نقد وے كر اس كے بدلے دوسرا نقد ايك مدت كے بعد طلب کیا جائے اور اس درمیانی مت میں صرفی اس رقم کو کاروبار میں لگا دے۔ تاریخی اعتبار سے بنک کاری کی شروعات میں سیرفہ کا بڑا دھل رہا ہے۔ اسلامی تاریخ میں اگرچہ جہابدہ اور صرفہ کے کاروبار ایک دوسرے سے ملے جلے نظر آتے ہیں مگر ایک کا وجود دوسرے کے بغیر بھی ممکن ہے۔ اسلامی تاریخ میں جہابذہ کا ذکر عباسی دور میں ملتا ہے۔ اس کاروبار کی اہمیت اتنی بربھی کہ ۹۱۳ء (۳۰۰ھ) میں خلیفہ نے اس کے لیے ایک الگ دفتر 'دیوان الجہابذہ کھول دیا(۱۵)۔ رفتہ رفتہ سفتجہ جاری کرنے کا کام بھی جس کی شروعات صرافوں نے کی تھی، جہابذہ کے ہاتھ میں آ گیا۔ سفاتج (جمع سفتجہ) کو صکوک (جمع صک) کے نام سے بھی جانا جاتا تھا۔ یہی لفظ صک دوسری زبانوں میں چک کے نام سے معروف ہوا۔ جسے جیے صکوک کا استعال بڑھتا گیا، جہابذہ کا کاروبار بھیلتا گیا<sup>(۱۲)</sup>۔

جییا کہ اوپر نوٹ کیا جا چکا ہے، مالی معاملات، بالخصوص تمویل کے قدیم ہے رائج طریقوں میں اسلامی اصلاحات کا مرکز توجہ دو چیزیں رہی ہیں: اوّلاً عدل و انصاف (جس میں حب ضرورت احمان کی آمیزش ہو) اور ٹانیا کارکردگ۔ ذکورہ بالا نہ ﷺ پیچیدہ طریقوں کی ضابطہ بندی عہد نوّت کے بعد عمل میں آئی، مگر ان ضابطوں میں بھی کہی روح کا فرما نظر آئی ہے۔ صرف، لیخی نقد کے نقد سے تباولہ کے بارے میں مروی احادیث کا فوکس اس معاملہ کو اس ربا سے پاک رکھنا ہے جے اللہ تعالیٰ نے حرام کیا ہے۔ محققین بتاتے ہیں کہ صرف سے متعلق کہی ضامن ہیں (الم) سے عام لین دین کو جن خرابیوں سے ضوابط بہتر کارکردگی کے بھی ضامن ہیں (الم) علی الراہ، تیج المفطر ، احتکار، بخش دور رکھنے کا اہتمام کیا گیا ہے: ربا، قمار، غبین، اکراہ، تیج المفطر ، احتکار، بخش (دام بڑھانے کے لیے (نیلام کے وقت) جھوٹی بولی بولنا)، غش (دھوکہ)، قرر، جہل مفضی الی النزاع، لینی معلومات کی ایسی کی جو بھڑا پیدا کر عتی ہو، اور ضرر و ضرار (دائستہ نقصان پہنچانا)، ان سے دوسرے بازاروں کی طرح بازار تمویل کو بھی پاک رکھا گیا ہے، کیوں کہ انصاف اور اعلیٰ کارکردگی کے لیے ایسا کرنا ضروری تھا۔ ساتھ ہی فنائس کے لین وین کو بعض کارکردگی کے لیے ایسا کرنا ضروری تھا۔ ساتھ ہی فنائس کے لین وین کو بعض سونے کا بائد بنایا گیا ہے۔ چنانچہ ایک بی نقد کا (مثلًا سونے کا فیند مخانی ہوں (مثلًا سونے کا چاندی سے یا ڈالر کا پاؤنڈ سے) تو مقداریں مقدار میں دست برست ہونا چاہے۔ فند مخانی ہوں رمثلًا سونے کا چاندی سے یا ڈالر کا پاؤنڈ سے) تو مقداریں عقدار میں ہوسکتی ہیں گر مبادلہ دست برست ہونا چاہے۔

یہ ضوابط احادیث سے ثابت ہیں۔ ہمارے نزدیک یہ اضافی ضوابط اس لیے آئے کہ فنانس کے بازار میں معومات اس سے زیادہ ناقص ہوتی ہیں جتنی ناقص کہ وہ اشیاء کے بازار میں ہوتی ہیں۔ اس کے نتیجہ میں اس بازار میں عدم تیقن اس سے زیادہ ہوتی ہے جتنی اشیاء کے بازار میں ہوا کرتی ہے۔ ناقص معلومات اور عدم تیقن دونوں مل کر وہ کیفیت پیدا کرتے ہیں جے غرر کا نام دیا گیا ہے۔ البتہ جو بات غرر کو جہل سے ممتاز کرتی ہے وہ بے قابو ہونا ( control ) ہے، لیعنی جس معاملہ میں فریقین یا ان میں سے کسی ایک کو اس چیز

پر قابو نہ ہو جس کا دینا اس کے ذمہ ہے (بیچنے والے کا اس چیز پر قابو نہ ہو جے وہ فروخت کر رہا ہے اور یا خریدار کو اس چیز یا رقم پر قابو نہ ہو جو عوض کے طور پر دینا ہے) اے غرر سے ملوث قرار دیا گیا ہے۔ اگر بیے غرر قابل ازالہ نہ ہو تو اگر تھوڑا ہو تو معاملہ کیا جاسکتا ہے، زیادہ ہو تو معاملہ ممنوع قرار پاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ بات پیچیدہ ہے، فقہ میں اس پر خاصی بحثیں ملتی ہیں اور اس ضابط کی عملی تطبیق میں اختلاف رہتا ہے، جیسا کہ ہم او پر بتا چکے ہیں۔ مالیاتی لین دین کے اسلامی ضوابط عد ل و انصاف کو ہدف بناتے ہیں۔ اگرچہ یہی ضوابط اعلی کارکردگ میں کے بھی ضامن ہیں لیکن بعض حالات میں عدل قائم رکھنے کی خاطر کارکردگ میں مکنہ کی کو بھی گوارا رکھا گیا ہے (۱۸)۔

اس ضمن میں ان معاملات کا ذکر بھی ضروری ہے جو مالیاتی لین دین کے ساتھ مخصوص نہیں گر ان سے ربط رکھتے ہیں اور مذکورہ بالا طریقوں کے ساتھ لل کر کام کرتے ہیں، جن میں سے بعض کا اوپر ذکر کیا جا چکا ہے۔ حوالہ، کفالہ، عنان، وعدہ، وغیرہ اسی قبیل کے عقود ہیں۔ ان کا استعال غیر مالی امور میں بھی ہوتا رہتا ہے اور یہ سب قدیم سے رائح ہیں۔ کوئی وجہ نہیں کہ ان کو مذکورہ بالا معاملات کے ساتھ ملا کر نہ استعال کیا جاتا رہا ہو۔ ایس صورتوں میں بھی اس بات کا اہتمام ضروری تھا کہ معاملات کو ان خرابیوں سے، حتی الامکان پاک رکھا جائے جو ظلم پر منتج ہوتے ہوں اور کار کردگی میں کی کا سبب بنتے ہیں۔ چنانچہ اس سلسلہ میں چند ضابطے اور نافذ کئے گئے: ایک معاملہ کے اندر دو معاملے اس سلسلہ میں چند ضابطے اور نافذ کئے گئے: ایک معاملہ کے اندر دو معاملے (بیعتین فی بیج) نہ ہوں، بیج (خریدوفروخت) کے ساتھ شرط نہ گئی ہو، قیمت اور بس چیز کی قیمت دی جا رہی ہے دونوں مؤخر نہ ہوں (بیج الکالی بالکالی)، وغیرہ۔ جس چیز کی قیمت دی جا رہی ہے دونوں مؤخر نہ ہوں (بیج الکالی بالکالی)، وغیرہ۔

ہوتی ہے کہ ان سے عدم تعین یا عدم علم میں اضافہ ہوتا ہے (جس سے جھڑے پیدا ہو سکتے ہیں)، غرر بڑھتا ہے، فغیراء پیدا ہو سکتے ہیں)، غرر بڑھتا ہے، فغیراء نے لین دین کی ممنوعہ صورتوں (البیوع المنھی عنھا) پر گفتگو میں ان امورکی نشاندہی کی ہے(۱۹)۔

ان تفصیلات کے آج مطالعہ کی بوی اہمیت یہ ہے کہ جو معاملات الگ الگ بالکل ٹھیک اور شبہ سے بالا نظر آتے ہیں اٹھی معاملات کو ایک ساتھ ملانے سے با اوقات ای لیے منع کر دیا جانا ہے کہ وہ رہا کا ذریعہ بنتے نظر آتے ہیں، یا ایسے غرر پر مبنی ہو جاتے ہیں جن سے بیا جا سکتا ہو، یا غبن یا کسی اور طرح کے ظلم پر منتج ہو کتے ہوں۔ یہ بھی وارد ہے کہ عقود کے جواز میں کوئی شہبہ نہ ہو لكن (غالبًا حالات مين تبديلي ك وجه سے) متيجه مصالح كى ميزان ير يورا نه اترے۔ ظاہر ہے کہ زمان و مکان کی تبدیلی کے ساتھ معاملات کی شکلیں بدلتی رہتی ہیں لیکن میہ اصول ہمیشہ سانے رکھنا ہو گا کہ عام حالات میں، یا الگ الگ کئے جانے کی صورت میں، جو معاملات درست ہول وہ بھی اس صورت میں قابل قبول نہیں رہ جاتے جب ان کے متیجہ میں عدل و انصاف کی خلاف ورزی ہو رہی ہو، ظلم اور حق تلقی کا اندیشہ ہو اور مقاصدِ شریعت صراحة مجروح ہو رہے ہوں۔ چونکہ ان چیزوں کے ناینے کے کوئی معروضی (objective) پیانے ممکن نہیں اس لیے ان کے بارہ میں فقہاء کے درمیان کافی اختلاف یایا جاتا ہے، اس فتم کے اختلافات سے عہدہ برآ ہونے کے بارہ میں ہم پہلے گفتگو کر کیے ہیں(۲۰) اس گفتگو کا ایک بتیجہ یہ تھا کہ اس طرح کے مسائل میں بالآخر فیصلہ کا مدار مصالح یر ہوتا ہے۔ اس کا اندازہ لگانا ہو گا کہ کسی معاملہ کے رواج سے کیا انفرادی اور اجماعی مصالح وابسة بیں۔ اگر ساتھ ہی کچھ مفاسد بھی نمودار ہونے والے ہول تو

ان کا اندازہ کر کے متوقع منافع ہے موازنہ کرنا ہوگا، اگر منافع کا پلہ بھاری ہو تو معاملہ کی اجازت دی جا سکتی ہے ورنہ نہیں۔ ہم نے یہ بھی واضح کیا تھا کہ ان مصالح اور مفاسد کی تشخیص اور ان کا اندازہ کرنے میں علم معاشیات کے علاوہ دوسرے عقلی اور تجربی علوم کا کام پڑے گا، نیز معاشیات میں جزئی (micro) کے ساتھ کلی اور تجربی علوم کا کام پڑے گا، نیز معاشیات میں جنگ (macro) تجزیہ درکار ہو گا۔ واقعہ یہ ہے کہ کسی زمانہ میں کسی ملک میں کسی مالیاتی معاملہ کا عدل و انصاف یا ظلم وحق تلفی سے کیا تعلق ہے، ملک میں کسی کا کارکردگ اور پیدا آوری (productivity) پر کیا اثر پڑتا ہے اور وہ مصالح عامہ نیز مقاصدِ شریعت سے کس قدر ہم آ ہنگ ہے، یہ بات گہرے تجزیاتی مطالعہ اور وہ بید بی طے کی جا سکتی ہے۔

### اسلامی تمویل کے باب میں نے رجحانات

اب تک ہم نے مالیات کے میدان ہیں جن اسلامی اصلاحات کا ذکر کیا ہے وہ اسلامی تاریخ کی ابتدائی چار صدیوں ہیں کی جا چکی تھیں۔ اب ہم چودہویں صدی ہجری رہیسویں صدی عیسوی، کی آخری چند دہائیوں ہیں تمویل کے شرعی اسالیب کی تلاش اور بازار مالیات کی اسلامی تنظیم کے بعض نتائج کا قدر سے تفصیل سے مطالعہ کریں گے۔ بڑا اچھا ہوتا اگر اس کے پس منظر ہیں ہم درمیائی برسوں، یعنی پانچویں تا چودہویں صدی ہجری کے دوران اسلامی مالیات کے ارتقاء کی مطالعہ کر سکتے۔ یہ ایک ہزار برس اس لیے اہم ہیں کہ چودہویں صدی ہجری کی مطالعہ کر سکتے۔ یہ ایک ہزار برس اس لیے اہم ہیں کہ چودہویں صدی ہجری کی آخری دہائیوں میں تمویل کے شرقی اسالیب اور بازار مالیات کی اسلامی تنظیم جدید کی طرف جو توجہ ہوئی اور اس کے جن نتائج کا ہمیں اس باب میں قدرے جدید کی طرف جو توجہ ہوئی اور اس کے جن نتائج کا ہمیں اس باب میں قدرے کے ارتقاء کو ایک تسلسل میں دیکھا جا سکے۔ گر افسوس یہ ہے کہ پچھلے ہزار برسوں

کے بارے میں جو تاریخی مواد موجود بھی ہے اس کی خاطر خواہ تحقیق و تدقیق نہیں انجام پا سکی ہے۔ قلب اسلام میں خلافت عثانیہ مشرق میں اسلامی ہندوستان، بالخصوص مغل دور کے وٹائق اور مغرب اقصلی کے نوازل اور فقہی لٹر پچر میں جو خزانے وفن میں ان کا جائزہ یہ بتا سکتا ہے کہ بدلتے ہوئے حالات میں تمویل کے اسالیب میں کیا ارتقاء ہوا۔

یہاں یہ ممکن نہیں کہ گزشتہ ہزار برسوں میں دنیا میں جو تبدیلیاں نمودار ہوئیں، ان کا مالیات کی رسد اور طلب اور اسالیب شویل پر جو اثر پڑا ان کا جائزہ لیا جائے۔ اختصار کے ساتھ یہ نوٹ کیا جا سکتا ہے کہ ممکی، علاقائی اور بین الاقوای تجارت میں غیر معمولی پھیااؤ آیا تھا۔ شرق ادسط کے پس منظر میں اس تجارتی پھیلاؤ کی ریڑھ کی ہڈی ہندوستان کے ساتھ تجارت کو قرار دیا جاتا ہے (جے موزفین اغذیا ٹریڈ کے نام ہے یاد کرتے ہیں، جب کہ اغذیا ہے ان کی مراد موجودہ پاکستان، بنگلہ ولیش اور برما سمیت پورا برصغیر ہوتا ہے) جو بحر احمر سے ماتر تک پھیلی ہوئی تھی (۱۱)۔ خود یہ تجارت بحیرہ روم کی تجارت سے مربوط تھی۔ ساترا تک پھیلی ہوئی تھی (۱۱)۔ خود یہ تجارت بحیرہ روم کی تجارت سے مربوط تھی۔ کے کاروبار میں مسلمان بھی شے، چنانچہ تیونس میں بینکنگ انہی کے ہاتھوں میں تھی تھی ہوئی تھی جبری صدیوں کے لگ بھگ صک ادر سفتجہ جیسے مالیاتی تھی (۲۳)۔ پانچو میں اور چھٹی ہجری صدیوں کے لگ بھگ صک ادر سفتجہ جیسے مالیاتی تھی تھیاء نے مختف شرطوں کے ساتھ دی۔

بعد کی صدیوں میں دو نے اسالیب تمویل نمودار ہوئے: رہے الوفا اور وقف التقود۔ اوّل الذكر میں كى چيز كى فروخت اس شرط برعمل میں لائى جاتى تھى كہ جب فروخت كنده اس چيز كو واپس كرے تو اسے اپنے دئے ہوئے دام واپس مل

جائیں۔ ایک رہائش مکان جو سال بجر خریدار کے پاس رہے اس سے اسے کراپہ کی آمدنی ہوتی رہ علی تھی۔ سال بجر بعد اسے دی ہوئی رقم واپس مل جاتی اور مکان اپنے مالک کو واپس چلا جاتا۔ اس طور پر مآل کار سال بجر کے لیے دی ہوئی رقم کے بالمقابل اضافی آمدنی ہوئی جیسا کہ سودی قرض دینے کی صورت میں ہوتا چلا آیا تھا، جے اسلام نے حرام قرار دے کر روک دیا۔ چنانچہ اکثر فقہاء نے بجے الوفا کو ناجائز قرار دیا مگر کچھ نے اس کے جواز کا فتوی دیا (۲۳)۔ عثانی دور کے مجلّم عدلیہ میں بچے الوفا کے ذکر سے معلوم ہوتا ہے کہ اٹھارویں، انیسویں صدی عیسوی میں اس کا خاصا رواج تھا۔

کسی کار خیر کے لیے نقد رقم وقف کرنے والے چاہتے تھے کہ اصل سرمایہ محفوظ رہے اور اس کی سرمایہ کاری سے حاصل ہونے والا منافع کارخیر پر خرج کیا جائے۔ اس غرض سے انھوں نے شرط عائد کی کہ سرمائے کو ایک معیّن فی صد نفع پر مضاربت پر دیا جائے۔ بعض فقہاء نے وقف کے فلاحی مقاصد کے پیش نظر اس کے اصل سرمایہ کو تحفظ دینے کے خیال سے اس کو جائز قرار دیا۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بعد میں انہی فتوؤں کے حوالے سے وقف النقود کا چلن تجارتی اغراض کے لیے بھی قابل قبول ہو گیا(۲۵)۔ رہے الوفا اور رہے النقود دونوں کا رواج زیادہ تر کی میں ہوا۔ دوسرے اسلامی علاقوں میں ان کے عام رواج کا کوئی شوت نہیں ملا۔

ہمیں یہاں حمویل کے ان دونوں طریقوں کے بارے میں فقہی اختلافات سے بحث نہیں، صرف یہ نوٹ کرنا ہے کہ بعض ضردریات کے تحت ایک حمویل کو روا رکھا گیا جس سے ایک متعین فی صد شرح پر نفع مل سکے۔ اس کے پہلو بہ پہلو پہلو سے جاری دوسرے طرقِ حمویل بھی رائج رہے۔

تجارت، خاص طور پر بحری تجارت اور بین الاقوامی لین دین بیل اضافہ کے ساتھ خطر کا سامنا کرنے کے لیے نے طریقے اختیار کئے جانے گئے۔ ان بیل سے اکثر طریقے باہمی تعاون پر بہنی شے (۲۲)۔ چودہویں اور سترہویں عیسوی صدیوں کے درمیان ملابار کے ساحل پر واقع بندرگاہوں اور ساحلِ چین کے بعض مقامات کے مابین ایک صوفی گروہ نے بحری تجار کے در میان تعاونِ باہمی پر بنی انشورنس کا نظام اختیار کر رکھا تھا(۲۲)۔ تیرہویں صدی بجری کے فقیہ 'ابن عابدین شامی' نے انشورنس پر کلام کیا ہے (۲۸)۔ ہم اس کا ذکر اس لیے کر دہے ہیں کہ اس خطر اور عدم تیقن سے بجری دنیا میں انشورنس اور فنانس کو ایک دوسرے سے الگ نہیں کیا جا سکتا۔

## دورِ جدید میں اسلامی فنانس کا احیاء

بیبویں صدی کی تیسری دہائی بیں مسلم اکثریت کے تقریباً سارے ممالک اجنبی اقتدار کے بوجھ تلے دبے ہوئے تھے۔ گر ان ممالک میں نو آبادیاتی نظام سے چھٹکارا حاصل کرنے کی تحریکیں بھی زور بکڑ رہی تھیں۔ آزادی کی جد و جہد کے ساتھ یہ بات بھی زیر بحث آئی کہ آزاد مسلم ملکوں کی معیشت کن اصولوں پر مظلم کی جائے؟ بیبویں صدی کی دوسری اور تیسری دہائیوں میں پوری دنیا میں سرمایہ داری اور سوشلزم کا چرچا تھا۔ عام مفروضہ تھا کہ آئندہ آزاد ہونے والے ممالک کو بھی ان دو میں سے ایک کا انتخاب کرنا ہو گا۔ چنانچہ ان ممالک میں بھی ہی جن میں مسلمان اکثریت میں سے یا ان کی تعداد بہت بڑی تھی، جیسے قبل تقسیم کا ہندوستان، دونوں نظاموں کی وکالت کرنے والے دانشور اپنی آوازیں بلند کر رہے ہندوستان، دونوں نظاموں کی وکالت کرنے والے دانشور اپنی آوازیں بلند کر رہے سے۔ اس ماحول میں مشہور شاعر اور فلنی علامہ اقبالؓ نے، جنہیں معاشیات میں

بھی کچھ درک حاصل تھا، یہ نعرہ لگایا کہ اسلام خود ایک معاشی نظام دیتا ہے جو سرمامیہ داری اورسوشلزم کی بے اعتدالیوں سے پاک اور ان سے کہیں بہتر عدل اور خوش حالی کا ضامن ہو سکتا ہے(٢٩)۔ ساتھ ہی ای زمانہ میں اجرنے والی طاقت ور اسلامی تح یکوں نے بھی اسلام کے ایک جامع نظام حیات ہونے کا تصور دیا۔ ان تحریکوں نے سرمابید داری اور سوشلزم، دونوں کو رد کرنے اور اسلامی نظام معیشت کو اختیار کرنے کی وعوت دی۔ ای وعوت کے ذیل میں سود اور سود بر مبنی بینکنگ اور فناس کو رد کرنے اور اسلامی اصولوں پر مبنی سود سے پاک بینکنگ اور مالیاتی نظام پیش کرنے کی بات آگے بڑھی۔ اس بات کو آگے بڑھانے میں مسلمان وانش ور اور ماہرین اقتصادیات پیش بیش تھے۔ کھھ ابتدائی خاکے بیسویں صدی کی چوتھی دہائی میں سامنے آئے گر سود سے یاک اسلامی بینکنگ اور فنانس کے تفصیلی نقشے اور ان کی تائید میں اقتصادی تجزیاتی لٹریچر یانچوی اور چھٹی دہائیوں میں سامنے آیا(۳۰) ۔ ای کے ساتھ ساٹھ کی دہائی میں غیر سودی مالیاتی اداروں کے قیام کے متعدد تجربے مصر، ملیشیا اور ہندوستان اور پاکستان میں کیے جاتے رہے، پھر ستر کی د بائی میں اسلامی بینکوں کے قیام کا سلسلہ شروع ہوا۔ ان کے ساتھ ہی اسلامی انشورنس کمپنیاں، اسلامی انوسمنٹ کمپنیاں، اور آگ چل کر اسلامک میچول فنڈ پوری دنیائے اسلام میں اور اس کے باہر بھی جگہ جگہ سیل گئے (٢١)۔ آئندہ صفحات میں ہم دور جدید کے اسلامی فنانس کے ڈھانچہ اور ظریاتی نیز فقہی اساس یر روثنی ڈالیں گے۔

ابتداءٔ اسلامی بینکنگ کا ماؤل مضاربت در مضاربت پر مبنی تھا، یعنی عام لوگ اپنی کچتیں اسلامی بینکوں کو دیں تاکہ وہ ان بچتوں کو کاروباریوں کو مضاربت پر دے کر نفع آور بنائیں اور اس طرح حاصل ہونے والے نفع کا ایک حصہ خود ر کھیں باقی حصہ کھاند داروں کو دیں۔ اسلامی بینک اہل کاروبار کو نفع میں شرکت کی بنیاد پر سرمامہ فراہم کریں۔ رہا نقصان تو اسے سرمایہ میں واقع ہونے والی کی قرار دے کر، بالآخر، کھانہ داروں کے سر ڈالا جائے۔ مگر عملی تطبیق اس ترمیم کے ساتھ عمل میں آئی کہ اسلامی بینک کھات داروں سے مضاربت پر حاصل کردہ سرمایی کے نفع آور بنانے کی تمام جائز شکلیں اختیار کرے۔ ان شکلوں میں براہ راست تجارتی کاردہار کرنا، صنعتیں چلانا، زمین، جائداد خرید کر انہیں کرائے پر چلانا وغیرہ شامل تھے۔ گر جلد ہی زیادہ تر اسلامی بینوں نے براہ راست یر خطر کاروبار سے اجتناب كرتے ہوئے ايك ايبا طريقه اختيار كر ليا جس ميں نفع تقريباً يقيني ہو اور اس كى شرح بہلے سے معلوم رہے۔ یہ بیع الموابحة للآمو بالشواء كا طریقہ تھا۔ گا بك کی فرمائش بر اسلامی مینک اس کا مطلوبہ سامان خریدتا اور اس سامان کو اپنی قیمت خرید یر ایک متعین شرح نفع کے اضافہ کے ساتھ اس گا بک کو ادھار دام پر فراہم کر دیتا۔ ساتھ ہی سلم، استصناع اور اجارہ کی مختلف سادہ اور مرکب شکلیں اختیار کی جانے لگیں، تاآ ککہ بیبویں صدی کے آخری برسوں میں انہی مرکبات پر مبنی صکوک جاری کئے جانے لگے، جن کے اجراء نے اسلامی بینکنگ کو عام کرنے اور اسے عوام سے قریب تر کرنے میں بڑا حصہ لیا۔ چنانچہ اکیسویں صدی کی پہلی دہائی کے نصف اوّل تک دنیا میں کئی سو اسلامی مالیاتی ادارے تین سو بلین امر کی ڈالر سے زیادہ اثاثہ کے ساتھ کارد، رکرتے نظر آئے اور ان کے گا ہوں کی تعداد، ان کا جغرافیائی کھیلاؤ، نیز ان کی جانب سے پیش کی جانے والی مالیاتی خدمات میں مستقل اضافہ ہوتا جا رہاہے<sup>(۳۲)</sup>۔

اسلامی بینکنگ کا آغاز اگر مسلمان دانشورول، ماہرین معاشیات، فلسفیول اور شاعرول کا مرہونِ منّت تھا تو ات اس درجہ تک پہنچانے کا سہرا بیشتر اسلامی مالی ادارے قائم کرنے والے مسلمان اہلِ صنعت و تجارت اور ان کی مدد کرنے والے ان فقیبوں اور شریعہ محققین کے سر ہے جن کی خدمات بیسویں صدی کے ربع آخر سے آج تک اسلامی بینکوں کو حاصل ربی ہیں (۳۳)۔

بیسویں صدی کے رابع آخر کے، جن دنوں کہ اسلامک بیکنگ پر بڑے پیانہ پرعمل شروع ہوا، اور اس سے پہلے کے لٹریج میں، جب کہ اسلامک بیکنگ کا نظریہ تھکیل پا رہا تھا، ایک بنیادی فرق پایا جاتا ہے۔ مؤخر الذکر میں اس بات کی کوشش نمایاں ہے کہ سوو پر بمنی بینک جتنی مالیاتی خدمات پیش کر رہے ہوں ان کے بالتھابل، حتی الامکان انہی جیسی خدمات اسلامی بینک بھی پیش کر سکیں۔ مرابحہ اجارہ منہ یہ بالتملیک، متوازی سلم، صکوک (جن کے بطن میں بیج الدین بھی جائز ہو گیا) اور اب حال میں تو تق کے اضافہ نے آج کی اسلامک بینکنگ کو اس سے بہت مختلف بنا دیا جس کا چرچا بیسویں صدی کی بچاس اور ساٹھ کی دہائیوں میں سامنے آنے والے لٹریچر میں ماتا ہے۔ مناسب ہوگا کہ آگے بڑھنے سے پہلے میں سامنے آنے والے لٹریچر میں ماتا ہے۔ مناسب ہوگا کہ آگے بڑھنے سے پہلے اس بات کی گہرائیوں میں اتر نے کی کوشش کی جائے۔

پہلے دور میں جن ماہرین معاشیات نے اسابی بیکنگ کا نظریہ پیش کیا ان
کی نظریں اسلامی نظام زندگی پر تھیں جس کے ایک جزء کے طور پر وہ سرمایہ
دارانہ نظام بنک کاری سے مختلف، سود سے پاک، بینکنگ لانا چاہتے تھے۔ ڈاکٹر
انور اقبال قریش، ڈاکٹر محمد عزیر، ڈاکٹر محمد عبد اللہ العربی، پروفیسر عینی عبدہ اور
ڈاکٹر محمود ابوالسعود میں سے کسی کا اختصاص فقہ میں نہیں تھا۔ وہ بحیثیت مسلمان
سود کی حرمت پر ایمان رکھتے تھے، اپنے علم اقتصادیات کی روثنی میں اس لعنت
کے جباہ کن نتائج بیان کرتے تھے اور جیسا کہ ڈاکٹر محمد عزیر نے اپنے 1900 میں
شائع کردہ کتا بچہ جس کیا، شرکت اور مضاربت کے اسلامی اصولوں کی بنیاد

پر بینک کاری کا نیا نظام تجویز کرتے تھے۔ ان کے تیار کردہ لٹریٹر کی بازگشت ان کوششوں میں زیادہ ملتی ہے جو پورے ملک کی سطح پر اسلامی بینکنگ اور فنائس لانا چاہتے تھے، یعنی پاکستان، ایران اور سوڈان۔ گر ظلجی ممالک میں جو اسلامی بینک قائم ہوئے وہ نحی دائرے میں قائم ہوئے۔ یہ بینک مسلمان تاجروں اور اہلِ ثروت نے قائم کے تھے۔ ان کا فوری مقصد حرام سے بچتے ہوئے اپنے سرمایہ کو نفع بخش بنانا تھا۔ ساتھ ہی ان کے پیش نظر ان مسلمان عوام کی مدد بھی تھی جو دوی بنکوں سے گریز کرتے تھے گر اپنی بچوں کے تحفظ اور ان کے نفع آور استعال کے جائز طریقوں کے متلاثی تھے۔ اسلامی بینکنگ میں فقہاءِ کرام، یا جاری اصطلاح کے مطابق شریعہ محققین کا کام ان نجی بینکوں کے قیام اور کرام، یا جاری اصطلاح کے مطابق شریعہ محققین کا کام ان نجی بینکوں کے قیام اور کرام، یا جاری اصطلاح کے مطابق شریعہ محققین کا کام ان نجی بینکوں کے قیام اور کرام، یا مارکرز کے دیے ہوئے قاوئ کے مطابعہ سے ظاہر ہے، ان کا مرکز توجہ جزئی امور تھے جن کو انھوں نے فقہ اسلامی کی فروئی تفصیلات کی ردثنی میں قرجہ جزئی امور تھے جن کو انھوں نے فقہ اسلامی کی فروئی تفصیلات کی ردثنی میں طل کی ارد

وہ کتی امور جو اسلامک بینکنگ اور فنائس کے مذکورہ بالا روّادِ اوّلین (pioneers) کا مرکز توجہ تھے، ان کے ذکر سے فتاوی کے یہ مجموعے خالی بیں۔ پاکتان، ایران اور سوڑان کے بعد جن ملکوں نے اسلامک بینکنگ اور فنائس کی طرف ملکی سطح پر توجہ کی، مثلاً ملیشیا، انڈ دنیشیا، بحرین اور متحدہ عرب امارات کی بعض ریاسیس، انھوں نے مختلف وجوہ سے خلیجی بینکوں کا طریقہ اختیار کیا نہ کہ ایران یا سوڑان کا۔ یمی ماڈل ان ملٹی نیشنل بینکنگ کارپوریشنوں کو بھی راس آیا جو گزشتہ صدی کی آخری دہائی میں اس میدان میں انرے تھے اور اب اس پر چھاتے جا رہے ہیں، مثلاً مٹی بینک اور ہائگ کانگ شانگھائی بینکنگ کارپوریشن۔

سود ہے پاک، گر جملہ تجارتی ضروریات کی جمیل کر سکنے والی، بیٹنگ کی اور مسلمان بچت کاروں کے لیے نفع آور سرمایہ کاری کے نبیتاً محفوظ طریقوں کی، تفصیلات مرتب کرنا، اور اس سلسلہ میں ان اسلامی مالیاتی اداروں کو پیش آنے والے مسائل کو فقہ کی روشیٰ میں حل کرنا جو ستر کی دہائی کے نصف تانی میں خلیجی ممالک، مصر اور سوڈان میں قائم کئے گئے تھے کوئی معمولی کارنامہ نہیں تھا۔ اس کارنامہ کی عظمت کا ادراک لاکھوں صفحات پر بھیے ہوئے اس نے فقہی لٹریچر اور ان بزارہا بزار فاوئ پر ایک نظر ڈالنے ہے ہو سکتا ہے جو عربی اور دوسری اسلامی نظر ڈالنے ہے ہو سکتا ہے جو عربی اور دوسری اسلامی مطابق گزشتہ تیں سال میں سامنے آئے ہیں۔ مقالہ نگار کے محدود علم کے مطابق گزشتہ ایک بزار سال میں تجارتی اور مالی معاملات کے ابواب میں استے برے پیانہ پر فقہی سرگری کی کوئی دوسری مثال ملنی مشکل ہے۔ حقیقت ہے کہ اس سرگری نے پوری دنیائے اسلام میں علمی حرکت کی ایک نئی لہر دوڑا دی جس کے فیض ہے دوسرے دینی علوم اور ان کی تدریس نیز دینی درس گاہیں جبی مستفید ہوئے۔

معاصر سلمان فقہاء اور اسلامی مالیاتی اداروں کی رہنمائی کرنے والے شریعہ محققین کی ان بے مثال خدمات کے اعتراف کے باوجود یہ ایک حقیقت ہے کہ ان کا مرکز توجہ اسلامی مالیاتی اداروں کے روزمرہ مسائل رہے۔ یہ ان کلی امور پر توجہ شہیں مرکوز کر سکے جو اسلامی نظام کو سرمایہ دارانہ نظام سے اور ان دونوں نظاموں کے مالیاتی اداروں کو ایک دوسرے سے ممتاز کرتی ہیں۔ اسلام بیس نظاموں کے مالیاتی کو جن مقاصد شریعت کے حصول میں کلیدی کردار ادا کرنا چاہیے، بین کی دور سے اسلامی بینکی کردار ادا کرنا چاہیے، جن کے ذکر سے اسلامی بینکوں کے قیام سے پہلے کا وہ لٹریچر کھرا پڑا ہے جو مسلمان ماہرین اقتصادیات اور دوسرے اہل فکر وقلم کے ذریعہ سامنے آیا تھا، ان

مقاصد شریعت کی طرف رجوع کر کے فتوئی دیے، یا اینے بنائے ہوئے مجموعی خاکہ کو اس کسوئی پر پر کھنے کا ان فقہاء اور شریعہ محققین کے درمیان چلن نہ ہو سکا۔ اس کے تاریخی اسباب کی تفصیل میں جانا یباں ممکن نہیں۔ مگر دو حقائق ایسے ہیں جو اس روش کو بدلنے کا تقاضا کرتے ہیں۔ پہلی حقیقت ہے ہے کہ معاملات کے باب میں خاص طور پر فقہ اسلامی کے ائمتہ، مثلاً ابوحنیفہ اور مالک بن انس انس کسی طریقہ یر صاد کرنے سے پہلے اس کے عواقب اور مال کار پر ضرور نظر ڈالتے تھے۔ ان کا فیصلہ مصالح عاممہ کو سامنے رکھ کر ہوتا تھا۔ امام ابو حنیفة کے استحسان اور امام مالک کے مصالح مرسلہ کی یہی نوعیت تھی۔ صرف متعلقہ عقود کی سلامتی سمی ایے طریقہ یر صاد کرنے کے لیے کافی نہیں جس کے مفدہ کا یلہ اس کی منفعت پر بھاری ہو۔ دوسری حقیقت ہی ہے کہ گزشتہ تمیں برسوں میں جزئی نظر اور روزمرہ سائل کے حل پر مرکوز فقاوئ نے آج اسلامک بیکنگ اور فنانس کو ایس شکل دے دی ہے جو مال کار اور اینے عواقب کے اعتبار سے ہمیں وہیں پہنچا رہی ہے جہال سودی قرضول پر بین بینکنگ اور فٹانس نے پوری انسانیت کو پہنچا رکھا ہے۔ آئندہ صفحات میں ای اجمال کی تفصیل پیش کرتے ہوئے اصلاح حال کی بعض تجاویز بھی پیش کی جائیں گ۔

آج کی دنیا میں کسی طریق سرمامیہ کاری کے یا کسی مالیاتی عمل در آمد کے نتائج وعواقب کا اندازہ لگانے کے لیے جدید علوم و فنون، بالخصوص معاشیات کا علم ضروری ہے۔ قانون کی نظر فریقین کے درمیان عادلانہ معاملت پر ہوتی ہے۔ پورے معاشرہ کے فلاح و بہود پر کیا اثر پڑتا ہے اور سرمامیہ کاری کے باب میں اجتاعی فلاح و بہود کے نقاضے کیا ہیں، اس کی تعیین قانون کے بس میں نہیں۔ اجتاعی فلاح و بہود کے نقاضے کیا ہیں، اس کی تعیین قانون کے بس میں نہیں۔ قرض کی مثال پر غور سیجے۔ قانون یہ دیکھے گا کہ قرض کا لین دین فریقین کی

آزادانه مرضی کا متیجه هو، اس میں کسی دھوکہ دہی یا جبر و اکراہ کا کوئی وخل نہ ہو۔ ر ما بیہ سوال کہ کسی معاشرہ میں قرضوں کی مجموعی مقدار کا بڑھتا چانا کیسا ہے، یا خود ملک کے اور بیرونی قرضوں کے بار میں اضافہ ہوتے چلا جانا کیا ہے، تو ان سوالوں کے جواب قانون یا فقہی جزئیات کی روشی میں نہیں دیے جا کھتے۔ اس کے لیے معاشی تجزیہ لازی ہے۔ بلکہ سچی بات تو یہ ہے کہ مسلم کے بعض سایی، ساجی اور نفسیاتی پہلوؤں کو بھی زیرِ بحث لانا ہو گا۔ جس چیز کو ہماری فقہ میں مصالح عامہ سے تعبیر کیا گیا ہے، جب مالی معاملات کی بات ہوگی تو ان مصالح سے مراد وہ اقتصادی، سای اور ساجی نیز نفسیاتی اثرات ہیں جو ان معاملات کے نتیجہ میں پریں گے۔ ہارا کہنا یہ ہے کہ ائمہ فقہ کے نقشِ قدم بر چلتے ہوئے آج بھی فقہاء اور شریعہ محققین کے لیے ضروری ہے کہ وہ کسی مالی معاملہ کے حق میں فتویٰ دیتے وقت اس معاملہ سے دابستہ مصالح اور مفاسد کا موازنہ کریں۔ ہماری دوسری عرض یہ ہے کہ سیہ موازنہ روایتی دینی مدارس میں نہیں سکھایا جاتا، نہ ہی متعلقہ علوم دنی مدارس کے نصاب میں داخل ہیں، نہ ہر نقیہ کے لیے ان علوم پر مہارت حاصل کرنا ممکن ہے۔علمی اختصاص کے اس دور میں یہ مئلہ کیے حل کیا جائے، یہ ایک الگ سوال ہے۔ مگر پہلے یہ طے کرنا ہو گا کہ صرف شرعی علوم بر عبور رکھنا اس زمانہ میں مالی معاملات کو مصالح اور مفاسد کی میزان پر تولئے کے لیے کافی نہیں ہو سکتا۔ نے مالیاتی آلات و وسائل کو اسلای تعلیمات کے معیار پر مقبول قرار دینا اور ان کے جواز اور رواج کو صاد کرنا مروجہ شریعه محققین یا آن بر مشتل شریعه بورڈ کی استعداد و استطاعت سے باہر ہے۔ اس ضرورت کی محمیل کے لیے کوئی اور طریقہ اختیار کرنا ہو گا۔

کہا جا سکتا ہے کہ اگر امام مالک اور امام ابوحنیفہ کے لیے مالی معاملات کو

مصالح اور مفاسد کی میزان پر پر کھنا ممکن ہوا تو آج کے نقیہ کے لیے اسے کیوں ناممکن بتایا جا رہا ہے؟ اس کا جواب ہزار سال پہلے کی دنیا، بالخصوص معاشی دنیا، اور آج کی دنیا اور اس کے تجارتی اور مالیاتی حالات میں پائے جانے والے فرق میں ہے۔ ایک طرف تو معاشی معاملات نے اتنی پیچیدگی اختیار کر لی ہے کہ انھیں سمجھنے کے لیے علم معاشیات اور دوسرے علوم کا سہارا لینا ضروری ہے۔ دوسری طرف آج کے فقہاء کا دائرہ علم وعمل اتنا وسیع نہیں رہا جیسا کہ ائتہ فقہ کا تھا۔

معاصر اسلامک فنانس نے گزشتہ صدی کی ستر کی دہائی کے اواخر سے اس معاصر اسلامک فنانس نے گزشتہ صدی کی ستر کی دہائی کے اواخر سے اس کا جملہ تفاصیل کے ساتھ تفصیل محاکمت نہیں۔ خوش قسمتی سے اس سفر کے مختلف مراحل سے متعلق الگ الگ کافی لٹریچر موجود ہے (۳۱)۔ یہ لٹریچر زیادہ تر فقہی، جزئی زادیہ نگاہ کا آئینہ دار ہے۔ اس حقیقت کے پیش نظر ہم ذیل میں ان مالیاتی آلات و وسائل کے فقہی، جزئی پہلو سے تعرض نہ کرتے ہوئے ان کے اس پہلو سے تعرض نہ کرتے ہوئے ان کے اس پہلو سے بحث کریں گے جو کلی، مجموعی سطح پر ان سے وابستہ مصالح اور مفاسد سے متعلق ہے۔

مرابحہ، اجارہ منتہیہ بالتملیک، متوازی سلم، صکوک، عینہ اور تورق سب میں ایک بات مشترک ہے: ان کے نتیجہ میں مقروضیت کی سندیں (debt) ایک بات مشترک ہے: ان کے نتیجہ میں مقروضیت کی سندیں (securities) وجود میں آتی ہیں، اگرچہ ان سندات کی نوعیت میں فرق ہے۔ بعض حالات میں سند قرض کی بیت پر حقیقی اموال: زمین، جائداد، خام مال، مصنوعات یا زرگ اجناس وغیرہ موجود ہوتے ہیں اور بعض حالات میں ایبا نہیں ہوتا۔ ہمارا موقف یہ ہے کہ جن اٹ وقرض کی بیت پر حقیقی اموال نہ ہوں ان کا بھیلاؤ اور معیشت میں ان کے تجم میں اضافہ ہوتے جانا، مصنر ہے۔ (قرضِ حسن، بھیلاؤ اور معیشت میں ان کے تجم میں اضافہ ہوتے جانا، مصنر ہے۔ (قرضِ حسن،

یا غیر سودی قرض اس سے اس لیے مشتیٰ ہے کہ وہ وقتی اور عارضی ہوتا ہے اور اس کی سندات کی خرید و فروخت غیر متصور ہے کیونکہ اس کاروبار میں نفع کا کوئی امکان نہیں کہ ساتھ ہی ہماری رائے میں ایسی سندات قرض سے جو فائدے متوقع ہو سکتے ہیں وہ انفرادی اور کم اہم ہیں۔ ان کے مقابلے میں اجتماعی سطح پر ہونے والا نقصان زیادہ اہم تر اور تقین ہے۔ الہذا ان مالیاتی آلات اور طریقوں کو خلانہ اسلام قرار دیا جانا چاہیے جن کے نتیجہ میں ایسی سندات قرض کا پھیلاؤ ہو جن کی بیت پر کوئی حقیقی اموال نہ ہوں۔ معاصر اسلامی مالیات میں اس کی مثال تورّق ہے، اگرچہ بعض دوسرے طریقے بھی اس نتیجہ تک پہنچا سکتے ہیں۔

### تورس

جیا کہ دوسرے باب میں بتایا جا چکا ہے، اسلای فتانس کے معاصر عمل میں تورّق (۲۷) کا اضافہ نبٹا نئ بات ہے۔ کچھ اسلای بینک اور اسلائی مالیاتی ادارے اس طریقے سے طلب گاروں کو نفتہ فراہم کرنے گئے ہیں۔ تورّق کے طریقے سے کھاتہ داروں کو ایک متعین فی صد نفع دینے کا عہد بھی کیا جا سکتا ہے۔ متورّق، یعنی نفتہ کا طلب گار گا ہک، بینک سے مال ادھار خریدتا ہے۔ پھر وہ اس مال کو ایک فریق خالث کے ہاتھوں اپنی قیمت خرید سے کم دام پر فروخت کر کے نفتہ حاصل کر لیتا ہے۔ آل کار گا ہک کو نفتہ مل گیا جس کے عوض اسے ادھار کی طے شدہ مدّت ختم ہونے پر، اس سے بڑی رقم نفتہ واپس کرنا ہے۔ اس طرح بینک کھاتہ دار سے کوئی چیز ادھار خربیتا ہے اور اس چیز کو فریق خالث کے ہاتھوں اپنی قیمت خرید سے کم دام پر فروخت کر کے نفتہ حاصل کر سکتا ہے۔ آل کار کھاتہ دار کے دو اس کے دو نفتہ بینک کے دو اس کے گا وہ اس سے دار کو، دوھار کی مدت پوری ہونے پر، جو نفتہ بینک سے واپس کے گا وہ اس سے زیادہ ہو گا جو بینک کو اس کی دی ہوئی چیز کی فروخت سے ملا تھا۔ انجام کار فراد سے کا خواس کی دی ہوئی چیز کی فروخت سے ملا تھا۔ انجام کار فراد سے کا کہ کار کھاتہ دار کو گا جو بینک کو اس کی دی ہوئی چیز کی فروخت سے ملا تھا۔ انجام کار فراد سے ملا تھا۔ انجام کار

تورق کے طفیل اس پر عمل پیرا اسامی بینک ایسے کھاتے کھولتے ہیں جن میں جمع رقوم کو مقررہ مدت کے بعد پہلے سے طے شدہ شرح کے ساتھ نفع دیا جاتا ہے۔ ساتھ ہی وہ قرض کے طور پر نفذ کے طلب گاروں کو مقررہ مدّت کے بعد طے شدہ شرح سے اضافہ کے ساتھ ،اپسی کے وعدہ پر قرض بھی دینے لگے ہیں۔ اسلامک بینک آف بریٹین تورق پر عمل میں پیش پیش ہے (۲۸)۔ اس کا چلن سعودی عرب میں نیشنل کمرشل بینک نے شروع کیا تھا۔ ساتھ ہی کچھ دوسرے خلجی اسلامی مالیاتی ادارے بھی تورق پر عمل بیرا ہیں (۲۹)۔

ہر تورق کے بتیجہ میں ایک نیا قرض جنم لیتا ہے۔ مزید برآں، تورق کے پیدا کردہ قرض کی مقدار ہمیشہ اس نقد کی مقدار سے زیادہ ہوتی ہے جو متورق کو ملا۔ چنانچہ ندکورہ بالا پہلی مثال میں طالبِ قرض گا بک کو اور دوسری مثال میں بیک کو جو نقد ہاتھ آیا وہ، لازما اور دائما، اس قرضے ہے کم ہوگا جس کی لازی ادائیگی مقررہ مدت کے بعد کرنا ہے، پہلی مثال میں گا کہ کو اور دوسری مثال میں بینک کو۔ آئندہ صفحات میں ہم ان دونوں وقائع، نے قرض کے وجود میں آنے اور اس قرض کے اس کے ذریعہ ملنے والی نقد رقم سے زیادہ مقدار کا حامل ہوئے، کے ان اثرات کا تجزیہ کریں گے جو معاشیات کئی کی سطح پر مرتب ہوتے ہیں۔ کیان تفسیلات میں جانے سے پہلے ایک کمئہ فکریہ کے طور پر ان اسادِ قرض کے کہا کہ فکریہ کے طور پر ان اسادِ قرض کے کمئہ انجام اور کردار پر نظر ڈالنا چاہتے ہیں جو تورق پر عمل درآمد کے نتیجہ میں بیدا کوں گی اور پھیلیں گی۔

جاہے آپ عام بازارِ مال (financial market) پر نظر ڈالیس یا اسلامی بازارِ مال برِ، ان اسناد کا بارہا مبادلہ ہوتا ہے اور نظن و تخیین (speculation) پر مبنی ان متعدد سودوں کے طفیل ان کا ان حقیقی اموال اور سودوں سے کوئی تعلق باقی نہیں رہ جاتا جن سے آغاز کار تعلق رہا ہو گا۔ ممکن ہے گا کہ نے قرض کی چیز کو خرید کر کاروبار میں لگانے کے لیے لیا ہو، یا بینک نے کھانہ دار کے ذریعہ ملی رقم کسی ایسے کو دی ہو جو اسے پیداآور کاروبار میں لگائے۔ گر اسادِ قرض کے بازار میں سے باتیں تاریخ پارینہ بن کر رہ جاتی ہیں۔ اِس بازار میں لین دین کے بینہ میں سند پر سند جاری کرنے کا سلسلہ دراز ہوتا جاتا ہے، تاآ نکہ بمارے سامنے مالی آلات (financial instruments) کا ایک ہرم معکوں سامنے مالی آلات (financial instruments) کا ایک ہرم معکوں سامنے مالی آلات (inverted pyramid) کھڑا نظر آتا ہے جس کی جڑ، بنیاد ضرور حقیقی اٹاٹوں سے بنی ہوتی ہے لیکن باقی ساری عمارت کاغذی ہوتی ہے۔ نوٹ کرنے کی بات سے بنہ کہ بازار سے انداز اور آداب، اس کے اندر طے حقیقی (money market)۔ اس بازار کے انداز اور آداب، اس کے اندر طے بیت والی قیمتوں کے اشارے اور ان اشاروں کی اقضادی اہمیت، اس سے بہت پانے والی قیمتوں کے اشارے اور ان اشاروں کی اقضادی اہمیت، اس سے بہت بیت ہوتی ہوتی ہے جو کہ بازارِ حقیقی میں ہوتی ہے۔

# انسانی معیشت میں قرضوں کا کردار

معیشت میں قرض کے اضافہ کا اثر اس پر مخصر ہے کہ اس کا مصرف اور بھیہ کیا رہا۔ محض اضافہ قرض مجموع ساجی دولت میں اضافہ کے ہم معنی نہیں ہے۔ اگر لیے گئے قرض کو پیداور دولت کے لیے استعال کیا گیا تو بھیجہ تین میں سے ایک ہوگا۔ قرض کے پیداآور استعال کے بھیجہ میں وجود میں آنے والی نئی دولت، زر میں تاپنے پر، یا تو مقدار میں قرض کے برابر ہوگی، یا کم یا زیادہ۔ صرف آخری صورت میں اضافۂ قرض کو ایک مفید ساجی عمل قرار دیا جا سکے گا۔ پہلی صورت میں ساج نے پچھ نہیں کھویا لیکن دوسری صورت میں، جب کہ قرض لی ہوئی رقم کے پیداآور استعال سے وجود میں آنے والی دولت کی مقدار اس عمل ہوئی رقم کے پیداآور استعال سے وجود میں آنے والی دولت کی مقدار اس عمل

میں استعال شدہ دولت سے کم ہو، ساج کی مجموعی دولت میں کی واقع ہو گی۔ رہا قرض دار تو اے اپنی سابقہ دولت میں سے پچھ ملا کر قرض کی ہوئی رقم کی الازمی ادائیگی کرنا ہو گی۔ یعنی اس صورت میں فائدہ صرف قرض دینے والوں کو ہو گا جن کے حصہ میں سابق سے موجود دولت کا پہلے سے زیادہ جزء آئے گا۔

ندکورہ بالا متیجہ خلاف عدل ہے۔ جس ماحول میں پیداداری عمل انجام پاتا ہے وہ انسان کو اس کی گارٹی شہیں دیتا کہ جو دولت پیداداری عمل میں لگائی جائے گی دہ لازماً اور دائماً اپنی مقدار سے بڑھی ہوئی مقدار میں دولت پیدا کرے گ۔ جب ایسا ہے تو پیداداری سرمایہ فرہم کرنے والے کو اس کے سرمایہ کی اضافہ کے ساتھ واپسی کی گارٹی کا کوئی جواز نہیں۔

ساتھ ہی قرض کے ذریعہ پیداواری عمل کی تنظیم ناکارہ، لیعنی کارکردگ کے معیار پر فروتر قرار پاتی ہے۔ اعلی کاکردگ مطلوب ہو تو سرمامیہ اس منصوبہ عمل (project) میں لگنا چاہئے جس کی متوقع پیداآوری سب سے زیادہ ہو، جس میں سرمامیہ لگانے سے اس سے زیادہ شرح نفع کی امید ہو جو دوسرے ممکن اور میئر منصوبہ سے دابستہ ہو۔ مگر قرض دینے والے کا مرکز توجہ قرض کے طلب گار کی مالی ساکھ اور پہلے سے موجود قوتِ ادائیگی ہے۔ اگر یہ قابل بجروسہ ہے تو اس کے دیئے ہوئے قرض کی ادائیگی ہے۔ آگر یہ قابل بجروسہ ہے تو اس کے دیئے ہوئے قرض کی ادائیگی بھینی ہے۔ قرض ساکھ (creditworthiness) بانوی درجہ پر سامنے رکھا جاتا ہے، جس منصوبہ کو اس کے ذریعہ فنانس ہونا ہے وہ صرف خانوی درجہ پر سامنے رکھا جاتا ہے، کیونکہ منصوبہ کی ناکامی کا قرض کے قانونا واجب الادا ہونے پر کوئی اگر نہیں پڑتا۔ جس معیشت میں قرض کے ذریعہ تمویل فروتر دورہ ہو اس میں پیداداری سرمایہ کا استعال فروتر کار کردگی، لیعنی ناکارکردگی، کا شکار ہو گا۔ ایجھے اچھے پیداداری منصوبے سرمامیہ کا رکھ کے کار کردگی، لیعنی ناکارکردگی، کا شکار ہو گا۔ ایجھے اچھے پیداداری منصوبے سرمامیہ کا رکار کردگی، لیعنی ناکارکردگی، کا شکار ہو گا۔ ایجھے اچھے پیداداری منصوبے سرمامیہ کا

طنے کے سبب دھرے رہ جائیں گے کیونکہ ان کے حاملین اونچی مالی ساتھ سے محروم تھے، جب کہ نالانقوں کو، جن کے پاس سابقہ دولت کے سبب اونچی مالی ساکھ ہو، بآسانی سرمایہ مل جائے گا۔ یہ عام مشاہدہ کی بات ہے کہ قدرت نے ذہانت وفطانت کی تقتیم، جن پر کاروباری شظیم میں اعلیٰ کاکردگی اور اچھے اچھے منصوبہ سامنے لانے کا مدار ہے، سابقہ دولت کی ملکیت اور مالی ساکھ پر بنی نہیں رکھی ہے۔

متویل بالقرض کے ان دونوں نقائص، غیر عادلانہ ہونے اور فروتر کارکردگی دکھانے، کو اسلامی مالیات پر لکھنے والوں نے بخوبی واضح کر دیا ہے اس لیے یہاں مزید تفصیل کی ضرورت نہیں (بہ)۔ البتہ تاکید کے طور پر ایک بات کا ذکر مناسب ہو گا۔ مستقبل میں زیادہ مقدار والبس کرنے کے دعدہ پر حال میں کوئی نقد رقم دینا عدل و انساف کے منافی اس لیے ہے کہ عدم شقن آنے والے وقت کا خاصہ ہے۔ جو وقت مقروض کو ملا اس میں کسی پیداواری عمل کے لیے ضروری ہے کہ قرض کی ہوئی رقم کو اشیاء اور خدمات، خام مال وغیرہ میں بدلا جائے۔ پھر پیداواری عمل کی جمیل پر منتوجات یا مصنوعات کو فروخت کرنا ہو گا تب نقد ملے گا جس کے ذریعہ قرض دینے والے کو ادائیگی ممکن ہو سکے گی۔ گر اس کی کوئی گارٹی جس کے ذریعہ قرض دینے والے کو ادائیگی ممکن ہو سکے گی۔ گر اس کی کوئی گارٹی بیس کہ بی نقد اس نقد سے زیادہ ہو جو قرض لیا گیا تھا۔

جس معیشت میں تمویل بالقرض کا دور دورہ ہو اس میں بازارِ قرض وجود میں آئی ہے۔ کسی قرض کے بتیجہ میں جو سند وجود میں آئی ہے اس کی مدتِ عمر قرض کی ادائیگی تک ہے۔ گر کوئی وجہ نہیں کہ قرض دینے والے اس عرصہ سند کو بے مصرف رکھیں۔ سنداتِ قرض کے پرانے استعالات کے علاوہ بالیاتی انگ بے مصرف رکھیں۔ سنداتِ قرض کے پرانے استعالات کے علاوہ بالیاتی انگ فی نئی استفاوہ کی نئی

نئ شکلیں نکالی حا رہی ہیں (۲۱)۔ خلاصہ یہ کہ سندات قرض کے ممکنہ استعالات کی بنا یر ان کی طلب پیدا ہوتی ہے، طلب اور رسد کے تعامل سے دام طے یاتے ہیں، اس طرح بازار قرض گرم ہوتا ہے۔ معیشت کی ترقی کے ساتھ بازار قرض میں بھی وسعت آتی ہے اور سندات قرض کی طلب میں مزید اضافہ ہوتا ہے۔ ہر بازار کی طرح بازار قرض میں بھی ظن و مخمین (speculation) کا چلن عام ہے گر اس بازار میں سے بازی کے ڈانڈے جوئے بازی سے جا ملتے ہیں (۲۲)۔ اس کا سبب قرض پر بینی شمکات کی مخصوص نوعیت ہے۔ ظن و تخیین پر بینی سٹہ بازاری کا چلن بازار اشیاء و خدمات میں بھی ممکن ہے گر وہاں اس ظن و تخیین کے لیے پھے معروضی بنیادیں موجود رہتی ہیں، مثلًا اشیاء کے اسٹاک، درآمد ہونے والی اشیاء کے لیے دیے گئے آرڈر، متعلقہ خدمات کے اہل کارکنان کی تیاری میں مصروف ادارول میں داخلے وغیرہ۔ مزید برآل اشیاء اور خدمات میں لاتعداد اکائیاں ایک معیار کی حامل ہوتی ہیں۔ گر سندات قرض میں اس طرح کا (standardization) شاذ و نادر ہی ممکن ہوتا ہے۔ ظاہر ہے کہ سند قرض وہی معتر ہے جس میں درج قرض کی واپسی پر مجروسہ کیا جا سکے۔ کسی قرض یا اس کی سندك وقعت قرض لينے والے كى ساكھ، قرض لى ہوئى رقم كے استعال كى جهت، وقت ادائیگی، مقام ادائیگی، وغیرہ متعدد ایسے عوامل سے متعین ہوتی ہے جن کے بارے میں معلومات اور اندازے کیال نہیں رہتے۔ کون اندازہ لگا رہا ہے، کب اندازہ لگا رہا ہے، اس کی بری امیت ہوتی ہے (۲۳۰)۔ چونکہ اندازے کس معروضی بنیاد سے محروم ہوتے ہیں اس لیے ان پر خبروں، افواہوں اور خود بازار قرض کے کھلاڑیوں کی تراشیدہ کہانیوں کا بنا اثر پڑتا ہے۔ شاطر کھلاڑی ان طریقوں سے دام اٹھانے گرانے کا کھیل کھیلتے ہیں اور وقت مناسب دیکھ کر تمسکات کی خرید و فروخت سے نفع بناتے ہیں۔ بازارِ قرض میں سے بازی معیشت میں عدم استقرار کا سبب بنتی ہے جس کا برا اثر معیشت کی کاکردگ پر پڑتا ہے۔

اشیاء و خدمات کے بازار اور بازار مالیات کے مابین بے ربطی

قرض اور قرض پر مبنی تنسکات کی نفع آور تجارت کا دروازہ کھلتے ہی انسانی معیشت کا نقشہ اس سے مخلف ہو جاتا ہے جس میں تجارت حقیق اموال اور ان کی ملکیت کے ویثقوں تک محدود رہتی ہے۔ وعدول کی اس تجارت کا حجم آسانی سے بڑھتا جاتا ہے، کیونکہ اشیاء اور خدمات کے حجم میں اضافہ تو ان وسائل پیداوار کی حد تک محدود ہے جو کسی وقت انسان کو مبسر ہوں کیکن نئے وعدہ ناموں کی سپائی کے لیے صرف یہ شرط ہے کہ پھھ لوگ ان وعدول کو قبول کرنے بر آمادہ ہوں۔ مزید برآن، وو سرے تاجروں کی طرح قرض کے تاجر بھی اوھار کاروبار کرنے لگتے ہیں۔ قرضوں کی تجارت کے لیے مزید قرضے لیے حاتے ہیں۔ قرض کے تاجروں کا بھلا اس میں ہے کہ مازارِ قرض پھیلتا اور پھولتا چلا جائے کوئکہ ان کی ولچین وعدول کے وفا ہونے یا قرضوں کے ادا کئے جانے میں نہیں بلکہ اس منافع میں ہے جو قرض بر مبنی شماعت کی ہیرا پھیری سے بنائے جا کتے ہیں۔ قرض پر بینی نظام مالیات میں ذہین لوگوں کی ایک معتد یہ تعداد ای ہیرا پھیری میں مصروف رہتی ہے جو جوئے کی طرح کی سٹہ بازی میں مبتلا ہو کر ایک بے مصرف کھیل (zero sum game) بن کر رہ جاتا ہے۔ کاروباری صلاحیتوں کے ساتھ قرض کے کاروبار میں دوسرے دسائل بھی لگتے ہیں۔ یہی نہیں کہ اس سے انبانی ساج کی قابلِ قدر پیراآور طاقتوں کا ضیاع عمل میں آتا ہے بلکہ دولت اور آمدنی کی تقسیم میں مزید ناہمواری بھی پیدا ہوتی ہے۔ جدید پیداداری عمل وقت لبتا ہے اور اس کی تنظیم کے لیے بہت سے اصحاب سرمایہ سے سرمایہ لے کر کیجا کرنا ضروری ہوتا ہے، اس لیے اس عمل کی تمویل کے دوران ایسے وٹائق کا وجود میں آنا کوئی انہونی بات نہیں جو وعدے وعيد اور عبد نامول يرمشمل مول عام حالات مين هر وثيقه كا تعلق سم حقيقي مال، اشیاء اور خدمات سے ہو گا۔ شرکت، مضاربت اور مزارعت سے متعلق وٹائق کے بالمقابل وه خام مال، سامانِ تجارت، يا انسانی محنت، نيَّ، آب ياشی وغيره مول گ جن کے حصول پر کاروبار کا دار و مدار ہو۔ اجارہ، مرابحہ، سلم، استصناع وغیرہ کے بالمقابل بھی وہ عمارتیں، مشینیں، غله جات، مصنوعات، وغیرہ ہوں گی جن کو اس معاہدہ نامہ کے ذریعہ حاصل کیا گیا ہو۔ مگر یہ بات قرض کی گئی نقد رقم پر لازما صادق نہیں آتی۔ قرض کی سند، یا قرض پر بنی شکات، کی پشت پر ایک نقد رقم دینے کا وعدہ ہے اور بس۔ قرض کی ہوئی رقم ہے اگر کوئی حقیقی اموال حاصل بھی كئے گئے تو ان كا اس وثيقة قرض سے كوئى رشة نہيں۔ قرض وينے والے نے اگر مقروض سے کوئی چیز رہن رکھوائی ہے تو اس کا معاملہ دوسرا ہے، گر خود سند قرض اس کو قرض کی ہوئی رقم ہے خرید کردہ اجناس و آلات پر کوئی مالکانہ حقوق نہیں دی ۔ ای وجہ ہے آگے چل کر جب یہ و ثقهٔ قرض تیسرے، چوتھے ہاتھوں میں پنچتا ہے تو اس کا تعلق صرف اس پر کیے وعدہ سے باقی رہتا ہے، رقم کس مصرف میں کام آئی اس کا تاریخی ذکر بھی کو ہو جاتا ہے۔ اصلاً رقم کس نے لی تھی اس کا پیتہ ہی نہیں چلتا۔ بازار زر بے نامی قرض خواہوں اور بے نامی قرض دارول پر مشتمل ہو جاتا ہے۔ جدید بازار زر کی ایک نمایاں خصوصیت اس کا یہ بے نامی اور لا متناہی کردار ہے۔ اس بنا یہ ہم یہ کہنے میں حق بجانب ہول گے کہ شویل بالقرض پر بنی نظام معیشت میں مالیاتی ڈھانچہ معیشت کے حقیقی ڈھانچہ سے آزاد ایک مستقل بالذات وجود کا حامل ہو جاتا ہے۔ یہ نو نہیں کہا جا سکتا کہ اس نظام میں بالیاتی ڈھانچہ کا حقیقی معیشت سے کوئی تعلق نہیں۔ البتہ یہ ضرور ہے کہ یہ تعلق ویبا راست اور قوی نہیں جبیا تمویل بالقرض کے بغیر رہتا ہے۔ جبیا کہ ماہرین کا کہنا ہے حقیق اثاثوں کی ایک نجلی سطح کی بنیاد پر تسکات قرض کا ایک اونیا پہاڑ کھڑا ہو جاتا ہے۔ بجائے اس کے کہ حقیق معیشت میں واقع ہونے والی تیدیلیاں، پیدادار، روزگار اور رسد و طلب کے وہ تغیرات جو آبادی، ذوق، انرجی کے ذرائع اور کنالوجی وغیرہ پر مبنی ہوتے ہیں، مالیاتی ڈھانچہ میں تبدیلیوں کا سبب بنیں، مالیاتی ڈھانچہ میں ہونے والی تبدیلیاں حقیق معیشت میں تغیرات بریا کرتی رہتی ہیں۔ اوپر ہم بنا کھے ہیں کہ بازار قرض ت مغلوب مالیاتی ڈھانچہ میں آنے والی تبدیلیوں میں جوئے بازی کی طرح کے (speculation) کا بڑا وظل رہتا ہے۔ مالیاتی بالائی سطح (superstructure) میں آنے والی تبدیلیوں کا منبع حقیقی معیشت میں ہونے والے، یا آئندہ متوقع، تغیرات کی بجائے وہ اندازے ہوتے ہیں جو یہ کھلاڑی ایک دوسروں کے اندازوں کے بارہ میں لگاتے ہیں۔ معیشت میں بیش از بیش نفع کے طالب مالیاتی کھلاڑیوں کا اثر و رسوخ بڑھتا جاتا ہے۔

اسلامی مالیاتی نظام کی ایک انتیازی خوبی، معیشت کے مالیاتی ڈھانچہ کو معیشت کے حقیق دائرہ ہے مربوط اور اس کے تابع رکھنا، تورّق کے رواج اور اس کے نتیجہ میں قرض پر بمنی شمکات کے پھیلاؤ سے مجروح ہو رہی ہے۔ باوجود اس اختلاف کے جو بچ الدین، لیمنی قرض کے وثیقوں کی خرید و فروخت کے بارہ میں فقہ اسلامی کے مختلف نداہب کے درمیان پایا جاتا ہے، قرض پر بمنی شمکات کا بازار گرم ہو چکا ہے۔ جہا ں ملیشیا کی طرح بیج الدین کے جواز کا فتوئی نہیں ملا وہاں اس فتوئی کا مہارا مل گیا کہ اگر کسی مجموعہ شمکات میں اکثریت سندات

ملیت کی ہو (جن کی خرید فروخت بلااختلاف جائز ہے) اور اقلیت سندات قرض کی ہو (جن کی خرید فروخت کو اکثر فقہاء ناجائز قرار دیتے ہیں) تو اس مجموعہ کی ہو (جن کی خرید فروخت کو اکثر فقہاء ناجائز قرار دیتے ہیں) تو اس مجموعہ کی خرید فروخت جائز ہے (ہمہ)۔ اس موقف کے نتیجہ ہیں یہ چلن عام ہو گیا ہے کہ اجارہ اور سلم وغیرہ پر بنی صکوک کے ساتھ، ان کے مقابلہ ہیں چھوٹا، ایک حصہ مرابحہ کی قابلِ وصول رقوم کے وثیقوں کا بھی شامل کر دیا جاتا ہے۔ نجی دائرہ کے اسلامی مالیاتی اداروں کے علاوہ اسلامک ڈویلپسٹ بینک نے بھی ایسے صکوک جاری کئے ہیں جن میں اس طرح کے واجب الادا قرضے شامل ہیں (۲۵)۔ اس طرح کے اسلامک بانڈز معاصر بازاد بانڈز کی طرح ایک طرف تو اپنے حامل کو وقت مقررہ پر ایک متعین منافع دینے کا وعدہ کرتے ہیں اور دوسری طرف طلب ادر رسد کے باہمی تعامل کے نتیجہ ہیں ان کے دام بدلتے رہتے ہیں۔

قرض لینا بڑی ذمہ داری کا کام ہے۔ ذاتی ضروریات کی پیمیل کا معالمہ دوسرا ہے، گر پیداآور کاروبار کے لیے قرض اس صورت میں لیا جانا چاہیے جب قرض لینے والے کا ظنِ غالب ہو کہ اس رقم کو کاروبار میں لگانے ہے اسے جو فائدہ ہو گا وہ اتنا زیادہ ہو گا کہ قرض لی ہوئی رقم واپس کر سکے پھر بھی پچھ نج فائدہ ہو گا وہ اتنا زیادہ ہو گا کہ قرض لی ہوئی رقم واپس کر سکے پھر بھی پچھ نج والے مرہے۔ مستقبل میں نتائج سامنے لانے والے کاروبار سے وابستہ ان توقعات نفع کو یقینی تو نہیں بنایا جا سکتا مگر اس کی امید کی جانی چاہیے کہ قرض دینے والے اور قرض لینے والے دونوں احتیاط برتیں گے تاکہ توقعات نہ پوری ہونے کی صورت میں کسی کو نا قابلِ برواشت صدمہ نہ اٹھانا پڑے۔ قرض کے طلب گار سے رہن کا مطالبہ ادائیگ میں ٹال مٹول پر جربانہ، اور استطاعت کے باوجود ادائیگی نہ کرنے والوں کا ساجی بائیکاٹ وغیرہ وہ تدابیر ہیں جو ماضی میں اصلاحِ حال کے لیے والوں کا ساجی بائیکاٹ وغیرہ وہ تدابیر ہیں جو ماضی میں اصلاحِ حال کے لیے والوں کا حاقی رہی ہیں۔ قرض لینے والی حکومتوں اور بیرون ملک اداروں کے اختیار کی جاتی رہی ہیں۔ قرض لینے والی حکومتوں اور بیرون ملک اداروں کے اختیار کی جاتی رہی ہیں۔ قرض لینے والی حکومتوں اور بیرون ملک اداروں کے اختیار کی جاتی رہی ہیں۔ قرض لینے والی حکومتوں اور بیرون ملک اداروں کے اختیار کی جاتی رہی ہیں۔ قرض لینے والی حکومتوں اور بیرون ملک اداروں کے اختیار کی جاتی رہی ہیں۔ قرض لینے والی حکومتوں اور بیرون ملک اداروں کے

ساتھ بھی اسی طرح کا معاملہ رہا۔ گر گزشتہ چند دہائیوں سے صورت حال بدل ربی ہے۔ صارفین، کاروباری ادارول، ملکی حکومتوں اور بیرون ملک قوموں اور اداروں سب کو باور کرا دیا گیا ہے کہ حال میں قرض لے کر اپنی پیداآور قوتوں میں اتنا اضافہ کیا جا سکتا ہے کہ وقت آنے پر لیا ہوا قرض ادا کرنے کے باوجود اپنا معیارِ زندگی اونچا کیا جا سکے، کاروبار کو مزید بڑھاوا ملے، ملک کے ترقیاتی منصوبے چلائے جائیں یا تیسری دنیا کے پس ماندہ ملکوں کو ترقی کی راہ پر گامزن کیا جا سکے۔ گزشتہ صدی کی سترک دہائی میں پٹرول کے دام بردھے تو بازار مال میں سیوات (liquidity) بڑھی اور اس فاضل سیوات کو کام پر نگانے کے لیے اس کے دوران جدید (recycling) کا طریقہ افتیار کیا گیا۔ بڑے ملی میشنل بنکوں کی خدمات کے طفیل اور نے بین الاقوامی مالیاتی اور ترقیاتی اداروں، مثلاً ورلڈ بینک اور آئی ایم ایف کے توسط سے عالم ٹالث کے ترقی پذیر ملکوں پر قرضوں کی بارش ہوئی۔ ملکی حکومتوں نے شکسوں کے ذریعہ ہونے والی آمدنی سے بڑھ چڑھ کر اخراجات کا وطیرہ اپنایا جس سے ملکی حکومتیں قرضوں کے بار تلے دے لگیں۔ صارفین کو کریڈٹ کارڈ کی سہولت می اور تاجروں کی ترغیبات نے جادر دیکھ کر یاؤں پھیلانے کی بجائے الی جادروں کا خواب دکھایا جو بھیلتے یاؤں کے ساتھ خود بھی تھیلتی جائیں۔ مال کار بازار قرض صارفین کے قرض، خاص طور یر رہائش مکانات کی ادھار خرید سے جنم لینے والے قرضوں، مکی حکومت، مرکزی، صوبائی اور مقامی کے جاری کردہ بانڈز، ملک کے اندر کے دوسرے کاردباری اور بالیاتی اداروں کے جاری کردہ بانڈز، غیر مکی حکومتی اور نجی دائرہ کے شمات قرض ..... وغیرہ سے لبریز ہے۔

اسلام میں سود کی حرمت نے معیشت میں قرض کے حصہ (role) کو بہت

محدود کر دیا ہے۔ چونکہ حال میں ایک نقد رقم دے کر مستقبل میں اس سے زیادہ نقد رقم کا مطالبہ حرام ہے، قطع نظر اس کے کہ قرض کس مصرف کے لیے ہے اور اس کے لینے دینے والے کون ہیں، البذاسلای معیشت میں ایک نفع آور کاروبار کے طور پر قرض کے لین دین کے رواج اور بازارِ قرض کے وجود، اس کے جم میں مسلسل اضافہ اور اس کے اشیاء اور خدمات کے بازار پر بڑھتے ہوئے تسلط کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔ مگر تورق کے رواج نے یہ بند توڑ دیا ہے۔ نتیجہ یہ ہوئ اسلامی مالیاتی ادارے بھی دوسرے سودی مالیاتی اداروں کی طرح اپنی فاضل سیولت کے نفع آور استعال کے لیے بازارِ قرض کا سہارا لے رہے ہیں تاکہ وہ شعورت کی مسابقت میں چھیے نہ رہ جائیں۔

# قرض پر مبنی معیشت میں نظام زر

قرض پر بہنی معیشت میں نئے زر کی تخلیق اور حبِ ضرورت زر کی مجموئی مقدار میں کی بیشی کرنے کا کام قرضوں میں اضافہ یا کی کے ذریعہ عمل میں آتا ہے۔ ملک کے مرکزی بینک کا جاری کردہ طاقت ور زر (money ہو یا تجارتی بینکوں کے ذریعہ تخلیق پانے والے (deposits) ہو یا تجارتی بینکوں کے ذریعہ تخلیق پانے والے (deposits) یا زرِ بنک، دونوں کی اساس قرض ہے۔ مثال کے طور پر جب حکومت کے وعدہ ادائیگی کے عوض کسی ملک کا مرکزی بنک نیا زر تخلیق کرتا ہے تو طاقت ور زر کی سپلائی بڑھتی ہے اور جب کوئی تجاری بینک کسی طالب قرض کو نیا قرض دیتا ہے تو اس قدر نیا زرِ بنک وجود میں آتا ہے (۱۳۳)۔ جیسے جیسے معیشت میں بڑھتی آبادی اور بڑھتی پیداوار کے لین دین کے لیے نئے زر کی رسد میں اضافہ ہوتا ہے۔ اس قدر بتایا، معیشت میں قرض کی بڑھتی مقدار کے ساتھ جوئے بازی جیسا کہ ہم نے اور بتایا، معیشت میں قرض کی بڑھتی مقدار کے ساتھ جوئے بازی

ے ملتے جلتے بات (speculation) اور اس کے نتیجہ میں عدم استقرار اور تقسیم دولت اور آمدنی میں ناہمواری میں اضافہ ہوتا جاتا ہے۔ یہ سب اسلام کے منشاء و مقصد کے خلاف باتیں ہیں۔ چنانچہ اسلامی ماہرین معاشیات قرض پر بخی نظام زر کی جگہ کوئی ایبا متباول لانے کی ضرورت پر متفق ہیں جو مذکورہ بالا خرابیوں سے پاک ہو۔ اسلامی نظام زر میں رسدِ زر میں پھیلاؤ کو حقیق معیشت یعنی بازار اشیاء و خدمات کی ضروریات سے مربوط رہنا چاہیے جس کا افضل طریقہ یہ ہوگا کہ تخلیق زر کو قرض کی بجائے سرمایہ کاری پر مبنی رکھا جائے (۲۵)۔ جیسا کہ ہم نے ایک دوسری جگہ تفصیل سے بتایا ہے، مضاربت پر مبنی سرمایہ کاری کے نتیجہ میں بھی نیا زر وجود میں آتا ہے (۲۸)۔ یہی حال قرض کے علاوہ دوسرے اسالیپ تمویل کا جہ۔ گر معاصر اسلامی فنانس میں تورّق کے رواج نے اسلامی نظام زر کی تشکیل نو نجی دائرۃ بیش قدمی کو زبردست صدمہ پنجایا ہے۔ ظاہر ہے، کہ نظام زر کی تشکیل نو نجی دائرۃ معیشت میں نہیں عمل میں آ عتی بلکہ اس کا تجربہ ملکی سطح پر کرنا ہوگا۔ جہاں تک معیشت میں نہیں عمل میں آ عتی بلکہ اس کا تجربہ ملکی سطح پر کرنا ہوگا۔ جہاں تک ہمیں معلوم ہے اس تجربہ کا آغاز صرف سوڈان میں کیا گیا ہے (۲۵)۔

تورّق کی بحث کے آغاز میں ہم نے نوٹ کیا تھا کہ نقد کے عوض جس قرض پر معاملہ ہوتا ہے اس کی مقدار اس نقد سے زیادہ ہوتی ہے۔قطع نظر اس کے کہ معاملہ کس طرح جمیل پاتا ہے، معیشت کی کئی سطح پر اس الازی اضافہ کا اثر یہ پڑتا ہے کہ معیشت میں پھیلاؤ، یعنی نمو (growth) ایک الازی چیز بن جاتی ہے۔ اگر قرض کے مجموعی سرمایہ کے استعال سے بیدا ہونے والی نئی دولت اس مقدار دولت سے زیادہ نہ ہو جو قرض لی گئی تھی تو یہ نظام، یعنی پیداداری عمل کی تمویل بالقرض، زیادہ عرصہ نہیں چل سکتا، کیونکہ اس نظام میں سرمایہ کو کارآ کہ بنا کر اس کے ذریعہ ساج کی دولت میں اضافہ کرنے والے کاروباری افراد کا نفع

سرمایہ کے نفع کے ساتھ نہیں بلکہ اس کی ادائیگی کے بعد شروع ہوتا ہے۔ اس نظام کے بقاء اور تشکسل کی شرط ہے کہ انسانی معیشت میں مسلسل کی پیلاؤ جاری رہے اور وہ مسلسل نمو پاتی رہے۔ اس سوال کا جواب یہاں نہیں دیا جا سکتا کہ کیا اللہ ایبا ہوتے رہنا ممکن ہے۔ البتہ اس امر واقعہ کی نشاندہی کی جا سکتی ہے کہ لزوم نمو کے نقاضے پورے کرنے کے لیے معاصر نظام پیدائش دولت ماحول کی قوّت نمو اور اس کے تلوث برداشت کرنے کی حدود کا کوئی لحاظ نہیں رکھ پا رہا ہے۔ مسابقت کا دباؤ اور لزوم نمو مل کر کاروباریوں اور ان کے تحت کام کرنے والوں کو اعصابی تناؤ میں جنلا کے رہتے ہیں۔ یہی نہیں بلکہ تمویل بالقرض کے پیدا کردہ اصل پر اضافہ کی طلب کا اثر تعلیم اور علاج معالجہ جیسے دائرہ ہائے معیشت کی تجارتی انداز پر شظیم (commercialization) لازمی کر دیتا ہے معیشت کی تجارتی انداز پر شظیم (commercialization) لازمی کر دیتا ہے معیشت کی تجارتی انداز پر شظیم (commercialization) لازمی کر دیتا ہے بلکہ اس کے منفی اثرات سے خاندانی رشتے بھی نہیں نیچے رہ سکتے۔

یاد رہے کہ تمویل بالقرض اضافہ کے ساتھ ادائیگی کے علاوہ وقت موعود پر ادائیگی کو بھی متلزم ہے اور اس میں مدت کی ہر توسیع نے اضافے ساتھ لاتی ہے۔ یہ بھی یاد رہے کہ کاروباریوں کو بھی نفع چاہیے جو سرمایہ اور اس پر اضافہ کی ادائیگی کے بعد شروع ہوتا ہے، چنانچہ ان کا اصل ہدف اس اضافۂ مزید کو بیش از بیش بناناہے۔ جیسا کہ گزشتہ چند دہائیوں میں ہوا ہے، ایک بار بازارِ قرض گرم ہوا تو رفتہ رفتہ انسانی زندگی کے نئے نئے دائرے، تعلیم و تربیت، علاج معالجہ، خاندانی حقوق و فرائض کی ادائیگی، سبھی تمویل بالقرض کے زیر سایہ آتے جاتے ہیں۔ ہر قدم پر نفقہ دینے والا چاہتا ہے کہ اس کے عوض بالآخر، اے اس سے زیادہ نفتہ ملے اور وقت مقررہ پر ملے۔ چونکہ انسانی رشتے اور تعلیم اور علاج جیسے کام ان حلے اور وقت مقررہ پر ملے۔ چونکہ انسانی رشتے اور تعلیم اور علاج جیسے کام ان

#### 744

زبردست فرق کی وجہ سے تجارتی تنظیم کے لیے سازگار نہیں اس لیے ان دائروں میں تمویل بالقرض کے نتائج اچھے نہیں ہو سکتے۔

ندکورہ بالا دباؤ اور تناؤ اور بیش از بیش نمو کی طرف لامتناہی دوڑ سے صرف وہ نظام بالیات بچا سکتا ہے جس میں سرمایہ سیلائی کرنے والوں اور اس کو کارآمد بنا کر اس کے ذریعہ دولت میں اضافہ کرنے والوں کا نفع ساتھ ساتھ شروع ہو، حیبا کہ مشارکت اور مضاربت یا ان پر بنی طریقوں میں ہوتا ہے۔ اس نظام میں ضرورت کے تحت کچھ ایسے طریقوں کو جگہ دی جا سکتی ہے جن کے بیجہ میں سندات قرض وجود میں آتی ہیں، مثلاً اجارہ، مرابحہ وغیرہ۔ جب غلبہ نفع میں شرکت والے طریقوں کا ہو اور آج تھوڑا نقد دے کر کل زیادہ نقد لینے کا دروازہ بند رہے، جب بی بازارِ قرض کی گریا گری اور اس فضا سے بچا جا سکتا ہے جس تک معاصر معیشت میں شویل بالقرض کے غلبہ نے انسانیت کو پہنچایا ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ تورّق کا طریقہ نہ افتیار کیا جائے۔

#### موجوده صورت حال

معاصر اسلامی بالیات میں تورّق پر عمل درآمد کو بجشکل دی بری ہوئے ہیں،
گر اس کا رواج بڑھتا جا رہا ہے۔ جن شریعہ محققین نے اس کو بڑھاوا دیا ہے
انہوں نے خرید و فروخت کے متعلقہ معاہدوں پر نظر ڈالی گر معیشتِ کئی پر اس
کے اثرات کو نہیں سامنے رکھ سکے، جب کے اس جیسے معاملہ کو مصالح اور مفاسد
کی میزان پر پرکھنا لازی تھا۔ جیسا کہ ہم نے ایک اور مقالہ میں واضح کیا
ہے(٥٠)، معاصر شریعہ محققین نے جن مدرسوں میں تعلیم پائی ہے ان میں اس
طرح کے موازنہ کرنے کے لیے ضروری علوم و فنون نہیں سکھائے جاتے۔ غالبًا

گر کا طالب ہے کہ اس کی کو کیے پورا کیا جائے لیکن کی کا اعتراف ضروری ہے۔

تورّق کے جواز کا فتویٰ دینے والے معاصر شریعہ محققین کی ایک بڑی دلیل یہ ہے کہ ماضی میں فقہاء کی ایک بری تعداد نے تورّق کو جائز قرا دیا ہے، اب اسے ناجائز کیے قرار دیا جا سکتا ہے؟ گر سوچنے کی بات سے کہ جس ماضی کا ذکر ہے اس میں آج کی طرح کا بازارِ قرض نہیں وجود میں آیا تھا۔ اسادِ قرض یا قرض یر بنی شمکات کا کوئی خاص وجود نہیں تھا۔ نہ ان کی تجارت کا چلن تھا۔ تاجروں کے ظن و تخیین کا محور حقیق اشیاء اور خدمات تھیں نہ کہ تمکات اور اساد۔ بازارِ اشیاء اور خدمات میں عدم استقرار کا منبع خشک سالی، قحط وغیرہ ہوتے تھے نہ کہ بازار تمسکات میں سٹہ بازی۔ بازار مواصلات کی سہولت اور نقل و حمل کی لاگت میں کمی نے آج قرضوں کا ایک باہم مربوط عالمی بازار بنا دیا ہے جو اس زمانه میں نہیں تھا۔ دوسری طرف اقتصادیات کتی (macroeconomics) کی وہ بصیرتیں جو ماضی قریب میں بالخصوص کیز (Keynes) کے کام کے ذریعہ سامنے آئی ہیں اس وقت میسر نہیں تھیں، جن کے طفیل یہ تنبیہ ہوا کہ بعض اعمال انفرادی سطح پر ایک اثر رکھتے ہیں لیکن سارے افراد کے ای جیسے عمل کا مجموعی اثر دومرا ہوتا ہے۔ سے تو یہ ہے کہ انسانی آبادی کے بوے مجموعوں کے بارے میں اعداد و شار جمع کرنے اور ان کا تجزیه کر کے معیشت کلی کے احوال کا مطالعہ کرنے کا نہ تو اس وقت تک چکن ہوا تھا نہ ایبا کرنے کے آلات (tools) اس وقت تک دریافت ہو سکے تھے۔ چنانچہ توراق کے جواز سے چند افرد کو ہو سکنے والے فوائد تو سب کو نظر آ سکتے تھے گر تورّق کے عام رواج سے پوری معیشت پر م تب ہونے والے مضر اثرات کونہیں سمجھا جا سکتا تھا۔

#### نفذ کی سلائی کیسے ہو؟

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ بعض اوقات افراد اور اداروں کو نقتر کی ایک ضرورت پڑ سکتی ہے جو معروف طریقوں سے نہ پوری ہو سکے، جن کے لیے قرض حسن کے علاوہ کوئی راستہ نہ ہو۔ قدیم اسلامی تاریخ میں اس ضرورت کی سمجیل دو طریقوں سے ہوتی تھی: افراد کا دیا ہوا قرضِ حسن اور بیت المال۔ دور جدید میں اس ضرورت کی محیل کے لیے اوّل الذكر طريقه كے احياء كے پہلو بد پہلو ميہ تجويز کیا گیا تھا کہ تجارتی بینک اینے حالو کھاتوں (current accounts) میں جمع رقوم کی ایک معمولی می نبت چھوٹی مدتوں کے لیے قرض حن دینے کے لیے مخصوس کریں(۵۱)۔ بیا بھی سوچنا جاہیے کہ صارفین کی حد تک، اوقاف اور جمع و تقسیم زکوۃ و صدقات کے اداروں کو اس ضرورت کی مکیل کے لیے کس طرح كام ميں لايا جائے (۵۲) ـ ايران ميں اسلامي بينك قرض حسن بحيت كھاتے كھولتے ہیں، ان کھاتوں میں رقمیں جمع کرنے کی ترنیب کے طور پر کھاتہ داروں کو غیرمعتید انعامات اور بونس دیے جاتے ہیں، جو نقد بھی ہو سکتے ہیں اور کسی سامان کی شکل میں بھی۔ مزید محرک کے طور پر ان کھانوں میں رقمیں جمع کرنے والوں کو بعض کمیشنوں اور فیسوں کی ادائیگی سے مشتنیٰ کردیا جاتا ہے، نیز بینک کی طرف سے ادا کی جانے والی خدمات میں ان کو پہلے نمبر پر رکھا جاتا ہے'(ar)۔ ان کھاتوں میں جمع رقوم کے بل ہر ارران کے اسامی بینکوں کے لیے یہ ممکن ہو گیا ہے کہ وہ ضرورت مندول کو قرض حن دے سیس۔ فرض حن کے اصول کے تحت قرضے زیادہ تر چھوٹے پیدا کنندگان، کانوں اور چھوٹے پیانہ یہ برنس کرنے والوں کو دیے جاتے ہیں۔ یہ قرضے ایسے افراد کو بھی ملتے ہیں جو اپنی کسی

غلطی کے بغیر ایسی صورت حال میں مبتلا ہوں کہ اپنی کسی نجی ضرورت، مثلاً بیاری، سے نبٹنے کے لیے فنانس نہ پاکیس'(۵۳)۔

#### حرف آخر

اسلامی فانس کا سفر اہمی شروع ہوا ہے۔ اگر اس نو خیز پودے کی آبیاری اور داشت میں بعض عناصر کی کی نظر آتی ہے تو کوئی تجب کی بات نہیں۔ امید ہے کہ وقت گزرنے کے ساتھ لوگ ان کمیوں کی طرف توجہ کریں گے اور اسلام اور انبانیت کی فلاح و بہود کے ناتے ان کو پورا کرنے کی کوشش کریں گے۔ یہ کام بازار کی اندھی قوتوں پرنہیں ججوڑا جا سکتا۔ اس باب میں ایسے لوگوں کی مدد کے لیے اس بات کی کوشش کی گئ ہے کہ مقاصدِ شریعت کی طرف رجوع نہ کر کے متوارث فقہی طریقوں ہی پر انجھار کر لینے سے جو خرابیاں پیدا ہو رہی ہیں ان کے سامنے لایا جائے۔ و التوفیق باللہ!

### حواشی و حواله جات باب ششم

یہ بات اب بھی صحیح ہے، اگر چہ انٹر نٹ کے ذریعہ یہ ممکن ہو گیا ہے کہ کمی لاگت کے بغیر بہت کم وقت لگا کر کوئی بھی کسی ہے بھی ربط قائم کر سکے۔ اس امکان سے فائدہ اٹھا کر براہ راست فائس کا ایک نیا دروازہ کھل گیا ہے۔ لیکن ابھی اس کا رواج محدود ہے۔ البتہ مستقبل ماضی سے بہت مختلف ہو گا۔ طالات کا رخ جاننے کے لیے ملاحظہ BusinessWeek, July 31,2006, p64

٣\_ ملاحظه بهو:

S. D. Goitein, A Mediteranian Society, Berkley, California, (1967), vol 1

٣\_ ملاحظه بهو:

Abraham L. Udovitch:" Reflections on the Institutions of Cedit and Banking in the Meieval Islamic Near East", in Studia Islamica, (1975), vol 41, pp.1-21, see page 9. Also see the same author's paper entitled: "Bankers without Banks: Commerce, Banking and Society in the Islamic Middle East", in the book: *The Dawn of Modern Banking*, editted by the same author, New Haven, Yale University Press, (1979), pp255-273, see page 257

- ٣٠ ابن ماجه: سنن، حديث نمبر ٢١٩٣ اور ٢١٩٣، كتاب التجرات، باب الشركه والمضارب، نمبر ٢٢-نيز ملاحظه بو، الوداؤد: سنن، كتاب البيوع
- ۵۔ ملاظہ ہو، محمد نجات اللہ صدیق: شرکت اور مضاربت کمے شرعی اصول، دبلی، مرکزی کمتیہ جماعت اسلاک ہند، ۱۹۲۸ صفی ۸۳-۸۳۔ یہ کتاب لاہور سے اسلاک پبلیکیشنز نے ۱۹۲۹ میں شائع کی ہے۔ نئے ایڈیشن میں صفحات مخلف ہو سکتے ہیں۔ نیز لماظہ ہو،

ر دسي: المبسوط، مطبوعه اسماه، مصر، مطبعة السعادة، جلد ٢٢، صفحات ٩٨ تا ١٠١٠ كا ساتى، بدائع الصنائع، ١٩١٠ء، مطبعه بماليه، مصر- جلد ٢، صفحه ٩٤ ؛ اور ابن قدامه، المعنى، مطبوعه ١٣٢٥ه، مصر، مكتبة المنار- جلد ٥، صفحه ١٢١-

- ٢- الما حظه بو نوث نمبر ١٤ من فدكوره منا له اور نوث نمبر ١٨ من فدكوره كتاب
  - 2\_ ابو داؤد: سنن، حديث نمبر٣٣٨، كتاب البيوع، باب ٢٥
    - ۸ بخاری: صحیح، حدیث نمبر ۱، باب بدء الوحی
    - و۔ اس کی مثالیں حبہ کے موضوع پر کتابوں میں ملیں گ۔
- الموسوعة الفقهية كى طرف رجون مناسب رب گا-
  - ١١ ترندى: سنن، بيوع،٩ ١، باب ماجاء في كراهية سيح ما ليس عندك، حديث نمبر١٣٣٣م
- 11۔ متن میں ندکورہ معاملات کے بارے میں وزارۃ الاوقاف و الشئون الاسلامیہ، کویت سے شائع ہونے والی، الموسوعة الفقهیة کا مطالعہ مفید رہے گا، فقہ اسلامی کی اس انسائکلو بیڈیا کا اردو ترجمہ اسلامک فقہ اکاڈی، انڈیا سے شائع ہو رہا ہے۔
- ۱۳ کوله بالا، جلد ۲۷، صفحات ۲۳- ۲۱ (سفتجه) بیز ملاحظه بو: ظفر الاسلام اصلاحی: "دسلتجه (بل آف ایکیچینج) کی نقتبی حیثیت'، سه مای تحقیقات اسلامی، علی گذره، جلد ۳، شاره ۲، ایریل -جون ۱۹۸۳، صفحات ۳۳-۳۳

مغلوں کے دور میں ہندوستان میں سفتجہ کے استعال پر ملاحظہ ہو:

Irfan M. Habib, "Banking in Mughal India", pp. 1-20 in Contributions to Indian Economic History I, edited by Tapan Ray chaudhury, Calcutta,1960, also by the same author, "The System of bills of Exchange (Hundis) in the Mughal Empire", pp.290-303, Proceedings of the Indian History Congress, 33rd Session, 1972.

۱۳ الموسوعة الفقهية، تحوله بالا، جلده، صفحات ٩٥ ـ ٩٥ ( رضح العربون ) ـ شرق بحث كے ليے ملاحظه بود:

#### http://saaid.net/bahoth/68.doc

امام مالک نے موطاً میں عربون کی ممانعت کے بارہ میں جو حدیث نقل کی ہے وہی ابن ماجہ نے مسن میں روایت کی ہے جے محققین نے ضعیف قرار دیا ہے۔ یہی روایت ابوداؤر کی سنن میں بھی ہے۔ گر موطاً میں ذکر اور تیسری صدی جمری میں مرتب کروہ مجموعات حدیث میں اس ذکر کی محرار اس بات کا خبوت ہے کہ دوسری، تیسری صدی جمری میں سے طریقہ رواج یا چکا تھا۔

10۔ مفید تاریخی معلومات کے لیے ملاحظہ ہو:

Abdelkader Chachi, "Origin and Development of Commercial and Islamic Banking Opertaions", Journal of King Abdulaziz University: Islamic Economics, vol 18, no.2, 2005/1426. English, pp.165

http://islamiccenter.kaau.edu.sa/english/index.htm

۱۲ آوم ميتو: الحضارة الاسلامية في القون الرابع الهجوى عربي ترجمه بيروت، دار الكتب العربي، عربي ترجمه بيروت، دار الكتب العربي العربي ١٩٦٥، كواله: بيطلي، كتاب المحائن والمساوي

#### کا\_ ملاحظ ہو:

Mahmoud A. El-Gamal, "An Economic Explication of the Prohibition of Riba in Classical Islamic Jurisprudence", Proceedings of the Third Harvard University Forum on Islamic Finance, Harvard University, Cambridge, Massachusetts, (1999), pp29-40

١٨ لاظه بهو؛

Mohammad Nejatullah Siddiqi, *Riba*, *Bank Interest and the Rationale of its Prohibition*, Jeddah: Islamic Research and Training Institute, Islamic Development Bank, (2004), pp. 30-34

19۔ اس سلسلہ میں فقہ اسلامی کی متند کتابوں کا مطالعہ مفید رہے گا۔ مثال کے طور پر طاحظہ ہو: ابن رشد، بدایة المعجتهد، جند ۲، کتاب الهوع اور متعلقہ مباحث، (۱۹۸۵ء میں دار المعرف، بدوت ہے شائع ہونے رائے المدیش میں صفحات ۱۲۳ تا ۳۳۳)

۲۰۔ لماحظہ ہو چوتھا باب

21. S.D.Goiten, Studies in Islamic History and Institutions, Leiden, E.J.Brill, (1968), pp328-32....

٢٢\_ اليضاً، صفحه ٢٢\_

۲۳ ایضاً، صفحات ۲۳۸ اور ۳۱۹

٣٣ كِنْ الوفا، كَ باره مِن لما خطه مو، موسوعة الفقه الاسلامي، كويت....، جلد ٩ اورسليم رشم باز الليناني: شوح المعجلة، بيروت دار احياء التراث العربي. ١٩٨٦ وصفحات ٢٢٨ در صفح ٢٢٣

٢٥ ملاحظه بو:

Murat Cizakca, A History of Philonthropic Foundatios: The Islamic World from the Seventh Century to the Present, Islanbul: Bogazici University Press,(2000)

26. Vardict Rispler-Chaim, "Insurance and Semi Insurance Transactions in Islamic History Until 19th Century", Journal of the Economic and Social History of the Orient, (1991), Vol. 34, pp.142-155

12\_ الينا، صفحہ 100

۲۸۔ این عابدین شامی: رڈالمعحتار، جلد ۳، صفحہ ۲۳۹۔ بیروت، وارالکتب العلمیہ، بلا تاریخ۔ بیر سب سے پہلے ایڈیش، نسجہ امیر بیا کا عکس ہے۔

۲۹۔ اقبال کے بعض اشعار درج ذیل ہیں۔ جس شعری مجموعہ سے کوئی شعر لیا گیا ہے اس کے سامنے وہ سال درج ہے جس میں وہ مجموعہ پہلی بار شائع ہوا۔

رازدان جزوکل از خولش نا محرم شد است آدم از سرمامید داری قاتلِ آدم شد است . [بیام مشرق ۱۹۲۳]

کمر کی چالوں ہے بازی لے گیا سرمایی دار انتہائے سادگی ہے کھا گیا مزدور مات وہ حکمت ناز تھا جس پر خرد مندانِ مخرب کو ہوں کے بخیئ خونیں میں تینی کارزاری ہے تدیر کی فسول کاری ہے محکم ہو نہیں سکتا جہاں میں جس تمذن کی بنا سرمایہ داری ہے جہاں میں جس تمذن کی بنا سرمایہ داری ہے

اشتراكيت اور ملوكيت كعنوان ك تحت كت بي:

صاحب سرمایہ از نسلِ خلیل لینی آل پیغمپر بے جبر کیل درد اساس دین آل پیغمپر حق نا شناس پر ساوات شکم دارد اساس کومتِ الٰہی کے عنوان کے تحت:

اے بتھلیدش امیر آزاد شد دامنِ قرآل گبیر آزاد شد

اے بتقلیدش اسیر آزاد شد پیغام افغانی با ملت روسیہ کے تحت:

جیست قرآن؟ خواجه را پیغام مرگ دستگیر بندهٔ بے ساز و برگ نیج فیر از مردک زرکش مجو کن تنالوا المتر ختی شفقوا ای مجموعه میں،آگے چل کر:

فنتن رہا آخر چہ کی زايد؟ ترض س ثماند لدِّت از ربا جال تیرد، دل چول خشت و سنگ بے دندان و چنگ زندگانی حیست کان گوہر این صاحب او دیگر روش مرد حق خدا خلق بيغمبرييت از رسم سودا گریست خواستن

[جاويد نامة ١٩٢٣]

رعنائی تقمیر میں رونق میں صفا میں گرجوں سے کہیں بڑھ کے جیں بنکوں کے عمارات ظاہر میں تجارت ہے حقیقت میں جوا ہے سود الیک کا لاکوں کے نے مرگ مفاجات سے علم سے حکمت سے تدیّر سے حکومت پیتے ہیں تعلیم مساوات کے کاری و عربانی و سے خواری و افلاس کے کاری و عربانی و سے خواری و افلاس کیا کم ہیں فرگی مشت کے فقعات جہان نو ہو رہا ہے پیدا وہ عام پیر مر رہا ہے جہان نو ہو رہا ہے پیدا وہ عام پیر مر رہا ہے درگی مقامروں نے بنا دیا ہے تمار خاند

[بال جريل ١٩٣٥]

قرآن میں ہو غوط زن اے مردِ مسلمال اللہ کرے تجھ کو عطا جدّت کردار جو حرف قل العفو میں پوٹیدہ ہے اب تک اس در میں شاکد وہ حقیقت ہو خمودار

[ ضرب کلیم ۱۹۳۲]

جانتا ہوں میں سے اتست حاملِ قرآں نہیں ہے وہی سرمامیہ داری بندؤ مومن کا دیں دارمغان تحاز ۱۹۳۸

تفیلات کے لیے ملاقطہ ہو، میری کتاب:

Muslim Economic Thinlking, Leicester, The Islamic Foundation, (1981/1988)

اس تفصیلات کے لیے ملاحظہ ہو، میری کتاب:

Riba, Bank Interest and Rationale of its Prohibition, Jeddah, Islamic Development Bank, (2004), chs. 3, 4, 5 & 6

٣٢ ملاحظه جو:

Munawar Iqbal and Philip Molyneux, Thirty Years of Islamic Banking. History, Performance and Prospects, Palgrave, 2004

٣٣- ملاحظه بواس مصنف كالمضمون:

"Shariah, Economics and the Progress of Islamic Finance: The Role of Shariah Experts", Paper presented at a Workshop at Havard Law School, Islamic Finance project, (on 21 April, 2006)

www.siddiqi.com/mns:جو مفتف کی ویب سائٹ پر بھی ٹل سکتا ہے: 34. Mohammad Uzair, *An Outline of Interestless Banking*, Karachi, Dacca, Raihan Publications, (1955)

سے نانس ہورڈو ں کے نادی ان کی ویب سائٹوں پر موجود ہیں۔ کویت نانس ہاؤس (www.fibsudan.com)۔ وی اسلا کہ (www.kfh.cm)۔ وی اسلا کہ بیک کی سائٹ (www.alislam.co.ae) پر نادی نہیں ہیں۔ گر بہت سے ناوی مین کی سائٹ (www.harf.com) پر نادی نہیں ہیں۔ گر بہت سے نادی حوف نامی کمپنی کی سائٹ (www.harf.com) پر نال جاتے ہیں۔ نیز ملاحظہ ہو:

(www.al-islam.com) پر نادی نہیں ہیں۔ گر ناوی کے دوسرے مجموعوں میں شامل ہو کتے ہیں ملاحظہ ہو www.al-islam.com اور www.al-islam.com ان

٣٦\_ ضروري معلومات اور حوالوں کے لیے ملاحظہ ہو:

Mohammad Nejatullah Siddiqi, Islamic Banking and Finance in Theory and Practice: A Survey of State of the Art in Islamic Economic Studies, Jeddah, (2006), vol 13 No. 2, pp.1-48, especially pp.8-11

سر الاخله ہو، کویت کی وزارتِ اوقاف ہے شائع ہونے والی موسوعة الفقه الاسلامی کی جلد اسم میں تورق کی بحث؛ ڈاکٹر محم علی القری کی ویب سایٹ www.Elgari.com پر بحوث کے خانہ میں مقالہ نمبر ۳۰ التورق، معناہ و حکمه و طریقة تنفیذه عملیاً لدی المبنوک، نیز انگریزی میں، لندن اسکول آف اکناکس میں کم فروری ۲۰۰۵ء کو منعقدہ ورکشاپ میں پیش کردہ مقالہ ہے ان سے یا بارورڈ اسلامک فورم سے عاصل کیا جا سکتا ہے۔ احمد محمد ظیل الاسلامولی: المموابعة والعینة والتورق بین اصول البنوکِ و خصومها، صفحہ هم ۱۸۸۵ عبد المحک عبدالعزیز: الاقتصاد الاسلامی، جلد ۱۸ التورق والتورق المنظم سند دراسة تا صیلیبة (بحث مقدم الی مجمع الفقہ الاسلامی۔ رابطہ العالم الاسلامی)، مکم الفقہ الاسلامی۔ رابطہ العالم الاسلامی)، مکم المتورق والتورق والتورق المنظم السلامی۔ اگرت ۲۰۰۷؛ نیز:

Mohammad Obaidullah, Islamic Financial Services, Jeddah, King Absulaziz University, (2005,) pp.109-112; Mahmoud A. El-Gamal, Islamic Finance, Law Economics and Practice, Cambridge, (2006), pp. 69-72 & 160

Treasury Deposit ہے۔ اسلامک بینک آف بریمین اپنی ویب سائٹ پر، ذیلی سرفی Accounts کے تحت رقم طراز ہے (بتاریخ ۲۱ مارچ ۲۰۰۷ء) کہ 'شرکی اصولوں کے بموجب ہم آپ کو ان حسابات پر سودنہیں دے کتے۔ ہم اس کا بجروسہ دلاتے ہیں کہ ہم اشیاء کے لین دین کا بندوبست کرا کے آپ کے لیے اپنی رقم کو ایک مقررہ مدت کے لیے اپنی رقم کو ایک مقررہ کے ایک لیے ایک طے شدہ شرح نفع پر ہمارے یہاں لگانا ممکن بنا دیں گئے۔

http://www.islamic-bank.com/CommodityDeposits

۳۹۔ خلیجی ممالک میں تورّق کے جلن کے بارہ میں معلومات مختلف خلیجی بیکوں کی دیب سائٹ کے ذریعہ مل سکتی ہے۔ مثال کے لیے ملاحظہ ہو:

http://www.alsafa.com.qa/murabaha/tawarruq.phb

Mohammad Nejatullah Siddiqi, Riba, Bank Interest and the Rationale of its Prohobition, Jeddah: Islamic Reserch and Training Institute, Islamic Development Bank, (2004), Chapter 4. Also, Mohsin S.Khan and Abbas Mirakhor, (eds.) Theoretical Studies in Islamic Banking and Finance, Houston, Texas: The Institute for Research and Islamic Economics, (1987). Also, Abbas Mirakhor, "Globalization and Islamic Finance", paper presented at the Sixth International Conference on Islamic Economics and Finance, Jakarta: 21-24 November (2005)

41. Zamir Iqbal & Abbas Mirakhor, An Introduction to Islamic Finance Theory and Practice, John Wiley and Sons (Asia), (2007), page 241

۲۳\_ ملاحظه جوز

Hymen P. Minskey, Stabilizing an Unstable Economy, New Haven and London, Yale University Press, (1986), pages 43,117 and 177

جوئے بازی کا جوہر بازی لگانے اور قسمت آزمائی کے لیے خطر انگیزی ہے جس کے لیے اکثر اوقات جوئے باز خود خطر کو جنم دیتے ہیں یا خود سے یکسر غیر

مععلق خطر کو انگیز کرتے ہیں۔ اس کے برعس تجارتی ظن و تخیین کا موضوع اشیاء اور خدمات کی قیمتوں، مقداروں، وغیرہ سے متعلق ہوتا ہے جن کا سامنا تجارت میں ناگزیر ہے۔ جوئے بازی جیسے ظن تخیین کا کھیل ان قیمتوں اور مقدارو ں کے اور طرح طرح سے اثر انداز ہونے اور ان کے اندازوں کے بارہ میں اندازے کر کے کھیلا جاتا ہے۔

43. Joseph E. Stiglitz and Bruce Greenwald, *Towards A New Paradigm in Monetary Economics*, Cambridge University Press, (2003), Page271

۳۳\_ ملاحظه مو:

Mohammad Obaidullah, *Islamic Financial Services*, Jeddah, King Abdulaziz University, (2005), pp.160-162 & 166; Mohammad Rafe Md. Haneef, "Recent Trends Innovations in Islamic Debt Securities: Prospects for Islamic Profit and Loss Securities", in S.Nazim Ali, *Islamic Finance Current Legal and regulatory Issues*, Cambridge: Massachusetts, (2005), pp 29-60

٣٥٠ ملاحظه جو:

Zamir Iqbal & Abbas Mirakhor, An Introduction to Islamic Finance, Theory and Practice, John Wiley and Sons (Asia) (2007), Pte Ltd., pp.190-192 المان المان

۳۱\_ ملاحظه مو، مخمد نجات الله صدّ لقی، غیو سودی بنک کاری پانچوال باب، مرکزی مکتبه اسلامی پبلشرز، ننی دیلی اور اسلامک پبلیکیشنز، لامور، ۲۰۰۲ اس تبدیلی کے اثرات بڑے دور رس ہیں۔ مشہور ما ہر اقتصادیات جان موین کا ورج دیل بیان بھیرت افروز ہے:

Jan Mossin, *Theory of Financial Markets*, Prentice Hall Inc., Englewood Cliff, N.J. (1973)

'سرمایی کاری (investment) کے قرض اور حقہ داری پر بنی دو طریقوں کے درمیان اہم ترین فرق ہے کہ هفته داری کے فرایعت تعویل بیس کارو باری ادارہ کو اس بات کا اختیار نہیں لما کہ وہ کتنی سرمایی داری کرے، اسے ای قدر سرمایی کے مطابق کاروبار چلانا ہوتا ہے جس قدر اسے بازار فراہم کرے' صفح ۱۲۰۔ آگے چل کر وہ مزید لکھتے ہیں 'یہ بات کہ صف کے دام اور کاروباری اداروں کے ما بین سرمایی کی تقیم، بازار کی قو تیں طے کرتی ہیں، خود کاروباری ادارے آئیں سین طے کر سے، یہ معنی رکھتی ہے کہ افتدار اعلی ایک طرح سے سرمایہ کاری کرنے والوں کے باتھوں میں رہتا ہے۔ اس بات میں ایک ایک طرح سے سرمایہ کاری کرنے والوں کے باتھوں میں رہتا ہے۔ اس بات میں ایک ایک اخذار ایک افتار ایک افتدار ایک ایک طرح سے سرمایہ کاری کرنے والوں کے باتھوں میں رہتا ہے۔ اس بات میں ایک ایک طرح سے برمایہ کاری کرنے والوں کے ہم جومعنیٰ پہنا کیں!)۔' صفحہ ۱۹۲ ایک ایک ایک طرح عربر برید روشن کے لیے دیکھئے:

Paul S.Mills & John R Pressley, *Islamic Finance:* Theory and Practice, Macmillan Press, UK, and St.Martin Press, USA, (1999), pp.77-78

- 49. Adam B El Hiraika, On the Design of Monetary Policy in an Islamic-Framework, The Experience of Sudan, Jeddah, IRTI, IDB, (2004); Also, see: Nadeem Ul Haque and Abbas Mirakhor, The Design of Instruments for Government Finance in an Islamic Economy, International Monetary Fund, (March1998) WP/98/54
- Moham mad Nejatullah Siddiqi, "Shariah, Economics and the Progress of Islamic Finance, The Role of

Shariah experts", available at: <www.siddiqi.com/mns>

محمد نجات الله صديق: غير سودى بنك كارى بحواله بالا، آشوال باب

- 52. Mohammad Nejatullah Siddiqi: Islamic Banking and Finance in Theory and Practice, A survey of the State of the Art, op.cit. pp. 22-23
- 53. Nezamuddin Makiyan, "The Lending policies of Islamic Banks in Iran" in Islamic Perspectives on Wealth Creation, editted by Munawar Iqbal and Rodney Wilson, Edinburgh University Press, (2005), pp 84-94; page 86

۵۴ الينا، صفحه ۸۷

#### ساتوال باب

# مقاصد شريعت اور مستقبل انسانيت

مقاصدِ شریعت کے موضوع پر گزشتہ مباحث سے بیہ بات واضح ہو چک ہے کہ ان کا دائرہ اسلام کے تمام مقاصد کو محیط ہے۔ہمارا مطالعہ صرف متداول معنی میں فقہ تک محدود نہیں ہے بلکہ انسانی زندگی کے تمام گوشے اس میں شامل ہیں۔ گزشتہ مباحث کا مرکز توجہ زیادہ تر مسلمان معاشرہ تھا۔

اس باب میں ہم انسانیتِ عامہ کو سامنے رکھتے ہوئے مستقبل کی باتیں کریں گے۔ انسانوں کے لیے ایک بہتر مستقبل کی تقمیر کے لیے مقاصدِ شریعت کیا رہنمائی کرتے ہیں اور اس رہنمائی کی روشیٰ میں ہم مسلمان افراد اور جماعتوں نیز بحثیت مجموعی پوری امت کا کردار کیا ہونا چاہئے؟ اس مطالعہ کا آغاز قرآنِ کریم کے انسانی خطاب سے ہو گا جس کی تشریح و تطبق کی پچھ مثالیں عہد نبی اور خلافت راشدہ سے بیش کی جائیں گی، پھر انسانیت کے موجودہ مسائل کا ذکر آئے گا۔ یہ داشدہ سے بیش کی جائیں گی، پھر انسانیت کے موجودہ مسائل کا ذکر آئے گا۔ یہ داشتی کیا جائے گا کہ ان مسائل کے حل میں بھر پور حصہ لیے بغیر نہ تو مسلمان دور اپنے مسائل عل کرسکتے ہیں نہ اس مشن کو انجام دے سکتے ہیں جس پر وہ خود اپنے مسائل عل کرسکتے ہیں نہ اس مشن کو انجام دے سکتے ہیں جس پر وہ منجانب اللہ مامور ہیں۔ آخر میں فکر وعمل کی وہ راہیں تجویز کی جائیں گی جو حصول مقصد میں مددگار ہو سکتی ہیں۔

آگے بڑھنے سے پہلے یہ بات صاف ہونی چاہیے کہ عام انسانوں، یا آج کی زبان میں غیر مسلم انسانیت کے ساتھ ہمارے تعلقات کی کیا نوعیت ہے،

اس تعلق کا دائرہ کتنا وسیع ہے اور اس کے تقاضے کیا ہیں۔ کسی کو یہ غلط فہمی نہیں ہونی چاہیے کہ عام انسانوں سے ہمارا تعلق صرف دعوت دینے کا ہے اور اگر کوئی یہ سمجھتا ہو کہ دیگر تعلقات ہیں تو گر ان کی حیثیت ذرائع کی ہے تو یہ بھی غلطی ہوگی۔ قرآن و سنت کی روشیٰ ہیں عام انسانوں سے خوش تعلقاتی، ان کی خدمت، حاجت روائی اور دست گیری، ان کی دلجوئی اور ان کے ساتھ غم گساری وغیرہ نارش اخلاقی رویے مطلوب ہیں، ساتھ ہی ان کو ان کے پروردگار کی بندگی کی طرف بلانا بھی مطلوب ہے گر ہم ہے جو رویہ مطلوب ہے اس پر اس بات کا اثر نہیں پڑنا چاہیے کہ کسی انسان نے اپنے لیے کون سا دین پیند کیا، کون سا نہ ہب اختیار کیا۔

## ھسنِ سلوک کی تلقین

سارے انسانوں کے ساتھ اچھا سلوک کرنا چاہیے مگر مال باپ اس کے اولین مستق ہیں:

و اذ اخذنا ميثاق بنى اسرآئيل لا تعبدون الا الله، و بالوالدين احساناً و ذى القربى واليتمى و المسكين و قولوا للناس حسناً و اقيموا الصلواة و اتوا الزكواة، ثمّ توليتم آلا قليلاً مّنكم و انتم معرضه ن. [البقرة: ٣٨]

یاد کرو اسرائیل کی اولاد ہے ہم نے پختہ عہد لیا تھا کہ اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہ کرنا، مال باپ کے ساتھ، رشتہ داروں کے ساتھ نیک سلوک کرنا، لوگوں سے بھلی بات کہنا، نماز قائم کرنا اور ذکوۃ دینا، مگر تھوڑے آدمیوں کے سوا تم سب اس عہد سے پھر گئے اور اب تک پھرے ہوئے ہو۔

ای طرح کی تلقین سورہ عنکبوت، آیت ۸؛ لقمان، آیت ۱۳؛ اور احقاف آیت ۱۵ میں بھی موجود ہے۔ نبی کر میمنائی نے پڑوسیوں، مہمانوں اور دوسرے کمزور اور ضرورت مند انسانوں کی حاجت روائی اور دست گیری کی تلقین کی ہے:

ابوشری الخزاعی سے روایت ہے کہ نی اللہ نے فرمایا:

جو کوئی اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو اسے چاہیے کہ اپنے پڑوی کے ساتھ حسنِ سلوک کرے، جو کوئی اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو اسے چاہیے کہ مہمان کی ضیافت کرے اور جو کوئی بھی اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو اسے چاہیے کہ یا تو بھلی بات ہولے ورنہ چپ رہے(ا)۔

عمر بن الخطّابٌّ روایت کرتے ہیں، میں نے رسول التُعلِیفَّ کو یہ کہتے سا ہے

سمی آدمی کو بیہ زیب نہیں دیتا کہ اپنے پڑوی کو نظر انداز کر کے اپنا پیٹ بھرے۔(۲)

ابوہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ اللہ نے فرمایا: 'جس کے شر سے اس کے پڑوی محفوظ نہ ہوں وہ جنت میں نہیں داخل ہو گا'<sup>(۲)</sup>۔

مالک نے صفوان بن سلیم سے روایت کی ہے جو نجی اللی سے راوی ہیں کہ (آپ اللی نے فرمایا):

بواؤں اور ماکین کے کام آنے والے اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والوں یا ان لوگوں کے ہم پلہ بیں جو دن میں روزے رکھتے ہوں اور رات میں نمازیں پڑھتے ہوں (۳)۔

ابوموی " راوی میں کہ نجی اللہ نے فرمایا : 'قیدی کو چھڑاؤ اور بھوکے کو کھاٹا کھلاؤ'(۵)۔

ابوموی الا شعری نی الله سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: 'بھوکے کو کھلاؤ، مریض کی عیادت کرو اور قیدی کو چھڑاؤ'(۱)۔

انس بن مالک ہے مروی ہے کہ نجی اللہ نے فرمایا: 'جو مسلمان کوئی پیر لگاتا ہے جس (کے کھل پتے) میں سے کوئی آدمی یا جانور کھائے تو یہ اس کے حق میں صدقہ شار ہوتا ہے'<sup>(2)</sup>۔

علی این ابی طالب ہے مردی ہے کہ انھوں نے کہا کہ رسول اللہ اللہ نے فرمایا: 'تین باتیں الی جی جن کے سلسلہ میں کسی کو چھوٹ نہیں مل سکتی۔ والدین کے ساتھ حسنِ سلوک خواہ وہ مسلمان ہو یا کافر، کیا ہوا عبد پورا کرنا خواہ مسلمان ہو یا کافر، کیا ہو یا کافر کی (۸)۔ ہے کیا ہو یا کافر کی (۸)۔

ابوسعید الخدری شسے روایت ہے کہ رسول التھا ہے نے فرمایا: 'جو کوئی بھی طلال مال کمائے، اس میں سے خود کھائے یا اپنے سے کم مال والے کس بندو خدا کو کپڑے پہنا دے تو بیر اس کی طرف سے ذکوۃ شار ہو گی'(۹)۔

سعید ابنِ مسیّب سے روایت ہے، انھوں نے کہا کہ رسو ل اللّعظیفی نے فرمایا: 'ایمان کے بعد سب سے الیّھا عمل عام انسانوں کے ساتھ الیّھی طرح پیش آنا ہے'(۱۰)۔

ایک رویت میں ہے کہ معاذ آ بنِ جبلؓ کو یمن جیجتے وقت آپ نے ان سے کہا تھا: 'انیانوں کے ساتھ اچھے اخلاق سے پیش آنا۔۔۔۔۔'(۱۱)۔

### سب کے ساتھ عفو و درگزر کا روتیہ

الَّذين ينفقون في السّراءِ والضّراءِ والكّظمين الغيظ والعافين عن النّاس، والله يحب المحسنين.[آل عران:١٣٣]

جو ہر حال میں اپنے مال خرچ کرتے ہیں خواہ بد حال ہوں یا خوش حال، جو عصہ کو پی جاتے ہیں اور دوسرے کے قصور معاف کر دیتے ہیں۔ ایسے لوگ اللہ کو بہت پند ہیں۔

نی الله نے بڑی حکمت بھری بات فرمائی ہے کہ: 'جو انسانوں کا شکر نہ ادا کرے وہ اللہ کا شکر ادا کرنے سے بھی قاصر ہے (۱۲)۔

آپ اللہ ہے یہ بھی مروی ہے کہ فرمایا: رقتم اس کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، اللہ ای پر رقم کرتا ہے جو خود رقم کرنے والا ہو۔ لوگ بولے، اے اللہ کے رسول! ہم میں سے ہر ایک رقم کرتا رہتا ہے۔ فرمایا: تمھارے کی خاص آدی پر رقم کرنے سے کام نہیں چلے گا جب تک سارے ہی انسانوں پر نہ رقم کرؤ (۱۳)۔

### خیر خواہی، سارے انسانوں کا بھلا جاہنا

لاخير في كثيرٍ من نجواهم آلا من امر بصدقةٍ او معروفٍ او اصلاحٍ بين النّاس، و من يفعل ذلك ابتغاء مرضات الله فسوف نؤتيهِ اجراً عظيماً.[الشاء: ١١٣]

لوگوں کی خفیہ سرگوشیوں میں اکثر و بیشتر کوئی بھلائی نہیں ہوتی۔ ہاں اگر کوئی پوشیدہ طور پر صدقہ و خیرات کی تلقین کرے یا کسی نیک کام کے لیے یا لوگوں کے معاملات میں اصلاح کرنے کے لیے کسی سے کھے کہے تو یہ البتہ بھلی بات ہے اور جو کوئی اللہ کی رضا جوئی کے لیے ایسا کرے گا اسے ہم بڑا اجر عطا کریں گے۔

نجی اللہ نے تاکید کی ہے کہ اگر کسی کا بھلا نہ کر سکو تو کم سے کم ایبا ہو کہ کسی کو تم سے کوئی تکلیف نہ پنیجے:

ابوذر ی روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ اللہ سے بوچھا، اے اللہ کے رسول! کون سا کام افضل ہے؟ آپ نے فرمایا: اللہ پر ایمان لانا اور اس کی راہ میں جہاد کرنا ۔ (ابو ذر) کہتے ہیں، میں نے بوچھا، کون سے غلام (آزاد کرنا) افضل ہے؟ آپ نے فرمایا: 'جو اپنے آتا کے نزد یک سب سے عمدہ اور دام میں سب سے اونچا ہو۔' (ابوذر گرکت کہتے ہیں کہ) میں نے بوچھا، اے اللہ کے رسول! اگر میں کوئی بھی کہتے ہیں کہ) میں نے بوچھا، اے اللہ کے رسول! اگر میں کوئی بھی بھلا کام نہ کر سکوں؟ آپ نے فرمایا: 'لوگوں کو تم سے کوئی تکلیف نہ بھلا کام نہ کر سکوں؟ آپ نے فرمایا: 'لوگوں کو تم سے کوئی تکلیف نہ بھی میں صدقہ قرار پائے گا، (۱۳)۔

حضرت ابو سعید الخدری ہے مروی ہے کہ رسول التُعلی ہے نے فرمایا:
دنیا میں موسین تین گروہوں میں منقسم ہیں، وہ لوگ جو اللہ اور اس
کے رسول پر ایمان لائے پھر کسی شک میں مبتلا نہیں ہوئے اور اپنے جان و مال سے راو خدا میں جہاد کرتے رہے اور وہ جن سے انسان اپنی جان و مال کے لیے کوئی خطرہ نہیں محسوس کرتے، پھر وہ جو کسی لالچ میں آ بھی گیا تو اللہ عزو جل کی خاطر اس سے دست کش ہو گیا ہے۔

ابن عرا نی الله سے روایت کرتے ہیں کہ

جس نے نے چالیس ون تک غلہ کی و خیرہ اندوزی کی وہ اللہ تعالیٰ اس سے بری ہوا اور جس بہتی میں کوئی آدی بھوکا اللہ اس سے اللہ تعالیٰ بری الذمہ ہے(۱۱)۔

خالد بن الوليد سے مروى ہے كہ انھوں نے كہا كہ رسول التُعَلَيْ نے فرمايا: قيامت كے دن سب سے زيادہ عذاب اسے ديا جائے گا جس نے دنيا ميں انسانوں كو سب سے زيادہ عذاب ديا ہو (١٤)۔

حضرت جابڑ سے بھی اسی مضمون کی ایک حدیث مروی ہے ۔'سب سے اچھا آدمی وہ ہے جو انسانوں کو نفع پہنچانے میں سب سے آگے ہو'(۱۹)۔

### انسانی جان بیانا

من اجلِ ذلك كتبنا على بنى اسرآئيل انّه من قتل نفساً بغير نفسٍ او فسادٍ فى الارض فكانّما قتل النّاس جميعا، و من احيا ها فكانّما احيا النّاس جميعا.....[سورة المائدة:٣٢]

ای وجہ سے بنی امرائیل پر ہم نے بیہ فرمان لکھ دیا تھا کہ 'جس نے کی وائیل کو خون کے بدلے یا زمین میں فساد پھیلانے کے سواکی اور وجہ سے قتل کیا اس نے گویا تمام انسانوں کو قتل کر دیا، جس نے کسی کو زندگی بخش دی۔

### لوگوں کے مال ناحق نہ کھائے جائیں

واخذهم الرّبنوا و قد نهوا عنهُ واكلهم اموال النّاسِ بالباطل، و اعتدنا للكافرين منهم عذاباً اَليمًا.[السّاء:١٦١]

اور سود لیتے ہیں جس سے انھیں منع کیا گیا تھا اور لوگوں کے مال ناجائز طریقہ سے کھاتے ہیں اور جو ان میں سے کافر ہیں ان کے لیے ہم نے درد ناک عذاب تیار کر رکھا ہے۔

و لا تاكلوا اموالكم بينكم با لباطل و تدلوا بها الى ا لحكّام لتاكلوا فريقاً من اموال النّاس با الا ثم و انتم تعلمون [البقرة: ١٨٨]

اور تم لوگ نہ تو آ پس ہیں ایک دوسرے کے بال نا روا طریقہ سے کھاو اور نہ حاکموں کے آگے ان کو اس غرض سے پیش کرو کہ شمصیں ایک دوسرے کے مال کا کوئی حصّہ قصداً ظالمانہ طریقہ سے کھانے کا موقع مل جائے۔

### ناپ تول ہمیشہ ٹھیک رہے

..... فاوفوا الكيل و الميزان ولا تبخسواالنّاس اشيآء هم ولا تفسدوا في الارضِ بعد اصلاحها، ذلكم خيرٌ لكم ان كنتم مؤمنين.[الاعراف: ٨٥]

..... وزن اور پیانے بورے کرو، لوگوں کو ان کی چیزوں ہیں گھاٹا نہ دو اور زمین میں فساد نہ برپا کرو جب کہ اس کی اصلاح ہو چکی ہے، ای میں تمھاری بھلائی ہے اگرتم واقعی مومن ہو۔

و الى مدين اخاهم شعيبا، قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من الهِ غيرهُ،

ولا تنقصوا المكيال والميزان، انّى أركم بخير وانّى اخاف عليكم عذاب يوم محيط. ويقوم اوفوا المكيال و الميزان بالقسط ولا تبخسوا النّاس اشيآء هم، ولا تعثوا فى الارض مفسدين. [هوو: ۸۵٬۸۳

اور مدین والوں کی طرف ہم نے ان کے بھائی شعیب کو بھیجا۔ اس نے کہا 'اے میری قوم کے لوگو! اللہ کی بندگی کرو، اس کے سوا تمھارا کوئی خدا نہیں ہے اور ناپ تول میں کی نہ کرو۔ آج میں شمصیں اچھے عال میں دکھے رہا ہوں، گر ججھے ڈر ہے کہ کل تم پر ایبا دن آئے گا جس کا عذاب سب کو گھیر لے گا اور اے برادرانِ قوم! ٹھیک ٹھیک انساف کے ساتھ پورا ناپو ادر تولو اور لوگوں کو ان کی چیزوں میں گھاٹا نہ دیا کرو اور زمین میں فساد نہ پھیلاتے پھرو۔

وزنوا بالقسطاس المستقيم و لا تبخسوا النّاس اَشيآء هم ولا تعثوا في الارض مفسدين.[الشراء: ١٨٢]

پیانے ٹھیک بھرو اور کسی کو گھاٹا نہ دو، صحیح ترازو سے تولو اور لوگوں کو ان کی چیزیں کم نہ دو، زمین میں فساد مجاتے نہ پھرو۔

ويلٌ للمطفّفين الّذين اذا اكتالوا علَى النّاسِ يستوفون واذا كالوهم اووّزنوهم يخسرون.[المطففين:اس]

جابی ہے ڈیڈی مارنے والوں کے لیے جن کا حال یہ ہے کہ جب لوگوں سے لیتے ہیں تو پورا پورا لیتے ہیں، اور جب ان کو ناپ کر یا تول کر دیتے ہیں۔

ہم پہلے دیکھے چکے ہیں کہ فساد رو کنا مقصدِ شریعت ہے۔ ان آیات نے واضح

کیا کہ ساری انسانیت کے مفاد میں اس مقصود کا حصول درکار ہے، نیز یہ کہ ناپ تول میں بے انسافی فساد ہے۔

### عدل مشتری سارے انسانوں کے ساتھ مطلوب ہے

انّ الله يامركم ان تؤدّوا الأمناتِ الى اهلها، واذا حكمتم بين النّاس ان تحكموا بالعدل، انّ الله نعما يعظكم بهِ، انّ الله كان سميعاً بصيراً.[النّاء: ٥٨]

مسلمانو! الله شمص علم ويتا ہے كہ امانتيں اہل امانت كے سپرد كرد اور جب لوگوں كے درميان فيصلہ كرد أو عدل كے ساتھ كرد الله تم كو نهايت عمده تصحت كرتا ہے اور يقينا الله سب كھ ديكتا اور سنتا ہے۔ ياداو، د انا جعلنك خليفة في الارض فاحكم بين النّاس بالحق و لا تتبع الهوئ فيضلك عن سبيل الله، أنّ الّذين يَضلّون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب. [ص: ٢٦]

اے داؤد! ہم نے تجھے زمین میں خلیفہ بنایا ہے، لہذا تو لوگوں کے درمیان حق کے ساتھ حکومت کر اور خواہشِ نفس کی پیردی نہ کر کہ وہ کھنے اللہ کی راہ سے بھٹکتے ہیں گئے اللہ کی راہ سے بھٹکتے ہیں یقیناً ان کے لیے سخت سزا ہے کہ وہ ایوم الحساب کو بھول گئے۔

#### عدل و قسط کا دور دوره ہونا چاہیے

لقد ارسلنا رسلنا بالبيّنات وانزلنا معهم الكتاب و الميزان ليقوم النّاس بالقسط......[الحديد: ٢٥]

ہم نے اپنے رسولوں کو صاف صاف نثانیوں اور ہدایات کے ساتھ بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان نازل کی تاکہ لوگ انصاف پر

قائم ہوں.....

اس آیت میں آسانی ہدایت کا زمینی مقصد قیامِ عدل بنایا گیا ہے۔ بات کا یہ انداز کہ نتا کہ لوگ انساف پر قائم ہوں بتا رہا ہے کہ اییا انسانوں کے آزادانہ تعامل کے نتیجہ میں مطلوب ہے۔ ایک طرف تو ہر مسلمان کو ہر انسان کے ساتھ انساف سے پیش آنا لازمی ہے دوسری طرف ایسی اجتماعیت کی تفکیل مطلوب ہے کہ ہر طرف عدل و قبط کا دور دورہ ہو۔

قل امر ربّى بالقسط ..... [العراف: ٢٩]

(اے نی ان سے) کہو، مبر رب نے تو انصاف اور راسی کا تھم دیا

-....د

سورہِ نساء، آیت ۱۳۵ اور آیت ۵۸ میں بھی ای روش کی تاکید کی گئی ہے۔

اسکبار arrogance کی روش بری ہے

ولا تصعّر خدّك للنّاسِ ولا تمشِ في الارض مرحاً، انّ الله لا يحبُّ كلَّ مختالِ فخور .[لقمان: ١٨]

اور لوگوں سے منھ پھیر کر بات نہ کر، نہ زبین میں اکر کر چل، اللہ کسی خود پیند اور فخر جمانے والے شخص کو پیند نہیں کرتا۔

فتح مکہ کے موقع پر کعبہ کے دروازہ پر کھڑے ہو کر رسول خداتی ہے جو تقریر کی اس کے یہ الفاظ بڑے اہم ہیں، فرمایا: 'اے قریش کے لوگو! اللہ نے جا جاہمیت کے زمانہ کا وہ گھمنڈ (آج) تم سے دور کر دیا جو آباء و اجداد پر فخر پر مبنی تھا۔ سارے انسان آدم سے نکلے ہیں اور آدم مٹی سے '(۲۰)۔

کسی انسان کا خود کو دوسروں سے کسی الی بنیاد پر اونچا سجھنا جو اختیاری

نہیں بلکہ رنگ ونسل، جائے پیدائش، زبان، قوم اور قبیلہ جیسی چیزوں پر بنی ہو جو کوئی آدمی خود نہیں چنتا، کم نفس اور بے جا گھمند کی بدترین مثال ہے۔ قدرتی طور پر ایسا آدمی دوسروں سے برابری کا اچھا سلوک نہیں کرتا۔ اس غلط رویہ کی نظریاتی جو یہ کا ایسا تھ نہائے کے ساتھ ساتھ نجھی گئے نے ہر انسان سے خوش تعلقاتی بھی سکھائی ہے:

جابرؓ سے روایت ہے، کہتے ہیں کہ نی اللہ نی فیالہ کو فیایا: 'لوگوں کی خاطر مدارات صدقہ ہے'(۱۱)۔

زمین سارے انسانوں کے لیے رزق کا منبع ہے

يآيّها النّاس كلوا مما في الارضِ حَلْلاً طَيّبا، و لا تتبعوا خطوات الشَيْطن، انّهُ لكم عدوّمبين. [البقرة:١٦٨]

لوگو! زمین میں جو طال اور پاک چیزیں بیں انھیں کھاؤ اور شیطان کے بتائے ہوئے راستوں پر نہ چلو، وہ تمھارا کھلا وشمن ہے۔

سارے انسان ایک برادری کے افراد ہیں

یآیها النّاس انّا حلّقنگم من ذکرِ وَ انشیٰ وجعَلْنکم شعوباً وَقبائل لنعارفوا، انّ اکرمکم عندالله اتقکُم .[الحجرات:۱۳] لوگوا بم نے تم کو ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا اور پھرتمھاری

قویس اور برادریال بنا دیں تا کہ تم ایک دوسرے کو پہچانو۔ در حقیقت اللہ کے زردیک تم میں سب سے عزت والا وہ ہے جو تحصارے اندر سب سے زیادہ پر میزگار ہے۔ یقیناً اللہ سب کچھ جاننے والا اور باخبر ہے۔

قادسیہ کے موقع پر فارس کی ددلتِ عظمٰی کے نمائندہ سردار، رستم کے دربار میں متعدد ایلی بھیج گئے۔ ان میں سے ایک مغیرہ بنِ شعبہ بھی تھے۔ رستم کے سامنے ان کی تقریر میں آیا ہے: 'ہم (اللہ کے) بندوں کو بندوں کی غلامی سے نکال کر اللہ کی بندگی میں لے جانے کے لیے آئے ہیں'۔ انھوں نے (یہ بھی) کہا: 'سارے انسان آدم کی اولاد ہیں، چنانچہ وہ سب ماں اور باپ دونوں

#### 244

رشتے سے ایک دوسرے کے بھائی ہیں'(<sup>۳۳)</sup>۔ انسانی عز و شرف کے سبھی مستحق ہیں

و لقد كرّمنا بنى ادم وحملنهم فى البرّ والبحر و رزقنهم من الطّببت و فضّلنهُمُ على كثيرٍ ممن خلقنا تفضيلا. [بن اسرائيل: 20] م ن بنى آدم كو بزرگ دى اور انبيں خشى اور ترى ميں سوارياں عطا كيں اور ان كو ياكيزہ چيزوں سے رزق ديا اور اپنى بہت ى گلوقات ير نماياں فوقيت بخشى ـ

 گے کہ کس کے کیا کرتوت تھے۔ راوی کہتا ہے کہ رسول اللہ اللہ ایک فرمایا: اس عورت نے کی کہا۔ بھلا اللہ ایک توم کو کیے اوپر اٹھائے گا جس میں طاقت ور سے کمزور کا بدلہ نہ لیا حاتا ہو؟ (۲۵)

یہ بات کہ اسلام میں صاحب اختیار کی ایک اہم ذمہ داری ساج کے کرور افراد اور گروہوں کو ساج کے طاقتور افراد اور گروہوں کے ظلم و استحصال سے بچانا ہے، بڑی صراحت سے آئی ہے۔ ظلفہ منتخب ہونے کے بعد اپنی پہلی تقریر میں حضرت ابوبکر نے فرمایا: 'تم میں سے کمزور میرے لیے زور آور ہوگا تاآ تکہ میں اسے، اللہ نے چاہا تو، اس کا حق نہ واپس دلوا دوں اور جو تمحارے درمیان زور آور ہوتا ہے وہ میرے نزدیک اس وقت تک کمزور شار ہو گا جب تک، اللہ نے چاہا تو، اس سے حق وصول نہ کر لوں'(۲۲)۔

حضرت عرانے قادسیہ کی مہم پر بھیجے وقت مسلمانوں، بالحضوص حضرت سعد بن مالک کو مخاطب کر کے، جن کو اس مہم کی سربرائی کے لیے چنا گیا تھا، ای بات پر زور دیا، فرمایا: 'اللہ کے اور کسی کے درمیان کوئی قرابت داری نہیں، جو (تعلق) ہے وہ اس کی اطاعت گزاری پر مبنی ہے۔ اللہ کے حضور اشراف اور اطلاف، سارے انسان ایک جسے ہیں۔ اللہ ان سب کا پروردگار و آقا ہے اور وہ اس کے بندے ہیں۔ اللہ ان سب کا پروردگار و آقا ہے اور وہ اس کے بندے ہیں۔

محقوات میں کے لیے رحمت ہیں

وما ارسلنك آلا رحمةً للعلمين. [الانبياء: ١٠٤]

اے نی، ہم نے تم کو دنیا والوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔

انسانوں کے ساتھ تعاون یا عدم تعاون اصولوں اور قدروں پر مبنی ہو

..... ولا يجرمنكم شنان قوم ان صدّوكم عن المسجد الحرام ان تعدوا، وتعاونوا على البرّ والتقوى، ولا تعاونوا على الاثم والعدوان، واتقوا الله، انّ الله شديد العقاب. [المائدة: ٢]

..... اور دیکھو، ایک گروہ نے جو تمہارے لیے مسجد حرام کا راستہ بند کر دیا ہے تو اس پر تمھارا غصہ شخص انا مشتعل نہ کر دے کہ تم بھی ان کے مقابلہ میں ناروا زیادتیاں کرنے لگو۔ نہیں، جو کام نیکی اور خدا تری کے ہیں ان میں سب سے تعاون کرو اور جو گناہ اور زیادتی کے کام ہیں ان میں کسی سے تعاون نہ کرو۔ اللہ سے ڈرو، اس کی سزا بہت سخت ہے۔

معلوم ہوا کہ ستلہ بینہیں کہ وہ کیا جائے جس بیں اپنا فائدہ نظر آئے، یا مسلمان وہ کریں جن سے ان کے مصالح کا فروغ ہو، مسئلہ قدروں اور اصولوں کا ہے جو خود مقصود ہیں۔

# سی قوم کی کسی قوم پر تسلط پندی ٹھیک نہیں

اسلام تسلّط پندی (hegemony) کو ردِّ کرتا ہے۔ وہ اللہ کی بندگی کی طرف دعوت ویتا ہے، نہ کہ سلمانوں کی غلامی کی طرف رستم کے دربار میں صحابی مغیرہ بن شعبہ کی فدکورہ بالا تقریر کے بعد رستم نے ان سے بوچھا: 'اگر ہم لوگ تمھارے دین میں داخل ہو جا کیں تو کیا تم ہمارے علاقوں سے والیں چلے جاؤ گے؟' وہ بولے: 'ہاں، واللہ! اس کے بعد ہم تمھارے علاقوں کے قریب آئے

بھی تو تجارت کے لیے یا کسی اور ضرورت سے ہی آئیں گے'(M)\_

ای موقع پر کسری کے دربار میں صحابی نعمان ابنِ مقرن نے یہی بات ان الفاظ میں واضح کی: 'اگرتم نے ہمرا دین قبول کر لیا تو ہم اللہ کی کتاب تمھارے پاس چھوڑ کر اور شمھیں اس پر قائم کر کے چلے جائیں گے، یعنی شمھیں اس بات کا پابند بنا جائیں گے کہ اس کے ادکام کے مطابق فیصلے کرو۔ ہم خود تمھارے یہاں سے چلے جائیں گے، تم جانو اور تمھارے ملک .....، (۲۹)۔

الله تعالى نے كتاب تحكيم ميں بخوبی واضح كر ديا ہے كه مسلمان نه انفرادى طور پر تسلط پيند ہول نه اجتاعي طور پر:

تلك الدار الأخرة نجعلها للذين لا يريدون علوّاً في الارض ولا فساداً، والعاقبة للمتّقين. التّص: ٣٨]

وہ آخرت کا گھر تو ہم ان لوگوں کے لیے مخصوص کر دیں گے جو زمین میں اپنی بڑائی نہیں چاہتے اور نہ فساد کرنا چاہتے ہیں اور انجام کی بھلائی متقین کے لیے ہے۔

قابلِ ذکر بات ہے کہ یہ آیت چوتھ خلیفہ راشد، سیّدنا علی بازار میں دوکانداروں کو ساتے تھے۔ آیت ساکر آپؓ ان سے فرماتے: 'میہ آیت ان تمام لوگوں کے بارے میں نازل ہوئی ہے جن کو کوئی ذمہ داری ملی ہو یا اختیار حاصل ہو، جنھیں عدل اور تواضع کی روش مناسب ہے'(۳۰)۔

مسلمانوں کا مثن تغمیر انسانیت ہے نہ کہ اپنی چودھراہ جمانا۔

مشترکه انسانی مسائل

یوں تو آدمی ہونے کے ناطے ہارے سارے ہی سائل مشترکہ سائل ہیں

لیکن آسانی کی خاطر ان کو دو گروہوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلی قسم ان مائل کی ہے جنہیں انبانوں کا کوئی بڑا مجموعہ، مثلاً ایک ملک کے باشدے، ایک ملت کے افراد، ایک زبان بولنے والے، ایک نسل یا رنگ کے لوگ ..... مل کر حل كر كتے ہيں۔ دوسري فتم ان مسائل كى ہے جن كا حل اس وقت تك ممكن نہيں جب تک سارے ملکوں کے باشندے، ساری ملتوں کے افراد ساری زبانیں بولنے والے، برنسل و رنگ کے لوگ .... ان کے حل میں نہ شریک ہوں۔ اس دوسری قتم کی نمایاں مثالیں عالمی درجہ حرارت میں اضافہ (global warming) نیز ماحولیاتی تلوث کے دوسرے اثرات، وبائی امراض کا انسداد اور ان کی روک تھام کی تدابیر، ہمہ گیر تابی محانے والے اسلحہ ( weapons of mass destruction) کا انسداد اور ان کی روک تھام کی تدابیر، امن عالم کا تحفظ ..... ان ماکل کا حل ہمارے وجود و بقا کی شرط ہے اس لیے مقصود ہے۔ ان کے علاوه بوری ونیا سے فقر و فاقد کا خاتمہ، ہر انسان کو بنیادی انسانی حقوق کی ضانت، تمام انسانوں کے لیے ترقی کی راہیں ہموار کرنا اور اس کی خاطر عا کمی تجارت اور فنی تعادن کا فروغ، وغیرہ مطلوب ہیں کیوں کہ ان سے بالاتر مقاصد کے حصول میں مدد مل سکتی ہے۔ ان کاموں کے لیے بھی باہمی تعاون کا چلن ہونا جاہے۔ ان سب کے پہلو بہ پہلو عدل کا قیام ایک اہم مقصد ہے کیوں کہ، مدّت طویل میں، امن عالم ای حالت میں قائم رہ سکتا ہے اور مشتر کہ انسانی سائل کے حل کے لیے سارے انسانوں کا تعاون ای صورت میں حاصل کیا جا سکتا ہے جب کسی قوم، نسل، یا علاقہ کے لوگوں کو بید شکایت نہ ہو کہ ان پر ظلم ڈھائے جا رے ہیں، ان کی حق تلفی ہو رہی ہے۔ اس سے پہلے ہم یہ واضح کر چکے ہیں کہ ظلم کا ازالہ اور عدل کا قیام بذاتِ خود مقصود ہے۔ یہ بات کہ امن عالم کا استحکام

قیام عدل کے بغیر ممکن نہیں، اس مقصد کی اہمیت اور بڑھا دیتی ہے۔

امن عالم کے سیاق میں اس دہشت گردی کا انسداد بھی ضروری ہے جس کو افراد اور گردہوں نے اینے سای مقاصد کے حصول کا مؤثر ذریعہ سمجھ کر افتیار کر رکھا ہے۔ یہ سلسلہ عصرِ حاضر میں دوسری جنگِ عظیم کے بعد شروع ہوا جب اسرائیل کا قیام جاہنے والوں نے پھیلی صدی کی جالیس کی دہائی میں بڑے یانے یر دہشت گردانہ طریقوں کا استعال کیا تھا۔ اس کے بعد کی دہائیوں میں اسین، آئر لینڈ اور سری لکا میں حکومت مخالف اور اینے اینے علاقول کے لیے آزادی کے طالب گروہوں نے بزے پیانہ پر دہشت گردی کی۔ سترکی دہائی میں لیل خالد نامی عرب لڑی نے اسرائیل کے خلاف فلسطیوں کی حمایت میں ہوائی جہاز اغواکیا۔ اسی کی دہائی میں عام فلسطینیوں نے اس راہ میں قدم رکھا اور نوے کی دہائی سے فلسطین میں وہ سلسلہ شروع ہوا جے خود کش حملوں سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اس طریقہ کو چینیا، کشمیر اور بعض دوسرے علاقوں میں اور اکسویں صدی کی اس بہلی دہائی میں، امریکہ کے حملہ کے بعد، عراق میں بھی اختیار کر لیا گیا۔ ان بڑے اقدامات کے پہلو بہ پہلو، بیں سال سے دنیا کے مخلف علاقوں میں خاص طور پر امریکہ اور اس کے حلیفوں کے خلاف دہشت گردانہ حملوں کا سلسلہ جاری ہے۔ امریکہ اور اس کے مغربی حلیفوں نے ان حملوں کے حوالہ سے پوری ونیا میں دہشت گردی کے خلاف جنگ کا اعلان کر رکھا ہے۔ اس جنگ میں امریکہ اور اس کے ساتھیوں نے تمام سابقہ معاہدوں اور معیاروں کو بالائے طاق رکھتے ہوئے تشدد اور جارهیت کا برممکن طریقہ افتیار کیا ہوا ہے۔ دوطرفہ دہشت گردیوں کے نتیجہ میں اب صورتِ حال ہے ہے کہ بہت سے ملکول میں عام شہری، بالخصوص بڑے شہروں میں رہنے والے لوگ، ہر دم اینے کو غیر محفوظ سمجھنے لگے ہیں۔ ہوائی

جہاز، ٹرین اور بس سے سفر کرنے والے اندیشہ میں مبتلا رہتے ہیں۔ اسٹے بڑے پیانہ پر اسٹے عدم تحفظ کا احساس انسانی تاریخ میں اس سے پہلے شاید ہی بھی ہوا ہو۔ بلاشبہ آج سے مسئلہ انسانیت کے مشتر کہ مسائل میں سرِ فہرست ہے اور کوئی نہیں جانبا کہ بیا کسے ہوگا۔

دہشت گردی کا سدباب، امن عالم کا استحکام، ظلم کا ازالہ اور عدل کا قیام، فقر و فاقہ سے نجات اور ہر انسان کو بنیادی ضروریات کی بحیل کی ضانت، ہر فرو انسانی کے عزو شرف کے اعتراف کے ساتھ اسے بنیادی انسانی حقوق مانا، آزادی کے ساتھ ترقی کا راستہ تمام اقوام عالم کے لیے کھولنا، اس کی خاطر بین الاقوامی تجارت کا فروغ، ماحولیاتی تلوث کو لگام لگانا اور حیوانی اور نباتیاتی دنیا کا بگرتا ہوا توازن ecological balance بحال کرنا، نیز بڑھتے ہوئے عالمی ورجبہ حرارت کو روکنے کی تدابیر اور دنیا کو نیو کلیائی، کیمیاوی اور حیاتیاتی مسائل کی فہرست طویل بھی biological اسلوں سے پاک کرنا۔۔۔۔۔ مشتر کہ انسانی مسائل کی فہرست طویل بھی ہورگھمبیر بھی۔

### معاصر مسلمان اور مشتركه انسانی مسائل

آج ان سائل کی نبت ہے مسلمانوں کا رویہ انفعالی ہے، جس کا بڑا سبب یہ احساس ہے کہ ہمارے کرنے سے کچھ ہونے والا نہیں چونکہ نظامِ عالم غالب اور طاقتور مغربی اقوام کے ہاتھوں میں ہے۔ ساری خرابیوں کی ذمتہ داری دوسروں پر ڈال کر ہم اپنے کئے کے جائزہ اور احتساب کی صلاحیت کھو بیٹھے ہیں۔ مسلمان ملکوں اور معاشروں میں جاری ظلم و استحصال، دولت اور آمدنی کی تقسیم میں روز افزوں عدم مساوات، ایک طرف فقر و فاقہ اور دوسری طرف اسراف و تبذیر،

ہارے درمیان کم ہی زیرِ بحث آتے ہیں۔ جب اندرونی سائل، جس فتم کے مسائل کو انبیاءِ کرام نے بھی مرکزِ توجہ بنایا تھا، ان کی طرف توجہ کا بیہ عالم ہے تو فہکورہ بالا نئے فتم کے بین الاقوامی اور عالمی سائل کا کیا بوچھنا۔ بیہ کیفیت درست نہیں، اس کو بدل کر مسلمانوں کو، ذبنی، علمی، جذباتی، عملی، ہرسطح پر مشترکہ انسانی مسائل کے حل کی کوشش میں شریک ہونا چاہئے، جیبا کہ مقاصدِ شریعت کا تقاضا ہے۔

بعض اوقات ہم اس طرح سوچنے لگتے ہیں کہ جب تک ہم ہا اقتدار اور طاقتور نہ ہوں گے نہ تو ہم ان مسائل کے حل کے لیے عملاً کچھ کر سکیں گے نہ کوئی اس بارہ میں ہماری کسی رائے یا مشورہ کو قابلِ اعتناء سمجھے گا۔ ہم یہ سوچنے گئتے ہیں کہ ساری قوت اسلای لوگوں کو بااقتدار اور طاقتور بنانے میں لگا دیں۔ پھر جب اس کوشش میں ان سے فکراؤ ہوتا ہے جو اس وقت صاحب اقتدار ہیں تو ہماری ساری قوتیں ان سے دفاع میں صرف ہو جاتی ہیں۔

اس طرز فکر کا جائزہ اصولی طور پر بھی لیا جانا چاہئے اور تاریخ و تجربہ کی روشی میں بھی۔ لیکن یہاں اس بات کی کوشش ہمیں اپنے اصل موضوع سے بہت دور لے جائے گی۔ یہاں ہم اس نشان وہی پر اکتفاء کریں گے کہ انبیاء علیم السلام کا طرز فکر یہ نہیں رہاہے۔ انھوں نے اصلاح ماحول اور تغیرانسافیت کے کام کو بھی، کسی وجہ سے بھی، موئز نہیں رکھا۔ انبیاء علیم السلام نے اس فریضہ کی اوائیگی کو جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کے ذمہ کیا گیا تھا بھی کسی شرط پر معلق نہیں کیا۔ سورہ ہود آیت ۸۸ تا ۹۵ کا مطالعہ سبق آموز ہے۔ اس زمانہ کے نبی نے لوگوں کو مخلصانہ مشورے دیتے ہوئے فرمایا:

..... ان اريد آلا الاصلاح ما استطعت، وما توفيقي آلا بالله، عليه

توكّلت و اليه انيب. [جود: ٨٨]

(شعیب یے کہا:).... میں تو اصلاح کرنا چاہتا ہوں، جہاں تک میرا بس چلے اور بیہ جو کچھ میں کرنا چاہتا ہوں اس کا سارا انحصار اللہ کی توفیق پر ہے، ای پر میں نے بھروسہ کیا ہے اور ہر معاملہ میں ای کی طرف رجوع کرتا ہوں۔

اصلاح کے کام کی وسعت کا اندازہ اس وقت ہو گا جب اے فساد کے مقابل رکھ کرسمجھا جائے۔ اس سے پہلے ہم فساد کے بعض ان پہلوؤں کا ذکر کر چکے ہیں جن کی طرف قرآن نے توجہ دلائی ہے۔ اصلاح کا کام ان تمام پہلوؤں سے متعلق ہے۔ اصلاح سے متعلق ہے۔ اصلاح سے ماتا جاتا قرآنی تصور تزکیہ بھی سامنے ر ہنا چاہئے جس کا نجھ اللہ کے مشن کے سلسلہ میں خاص طور پر ذکر آیا ہے:

هو الذي بعث في الامِّين رسولاً منهم يتلوا عليهم اينه و يزكيهم و يعلّمهم الكتب والحكمة، و ان كانوا من قبل لفي ضللٍ مبين. والمُحدّ:٢٦

وہی ہے جس نے امیوں کے اندر ایک رسول خود اٹھی میں سے اٹھایا، جو اٹھیں اس کی آیات سناتا ہے، ان کی زندگی سنوارتا ہے، اور ان کو کتاب اور حکمت کی تعلیم دیتا ہے، حالانکہ اس سے پہلے وہ گمراہی میں رائے ہوئے تھے۔

کہ میں نی اللہ کے ۱۳ سال وعوت اور اصلاح و تزکیہ کے کام میں گزرے سے نہ کہ حصولِ اقتدار کی مہم میں۔ کمہ میں آپ کے شب و روز کیے گزرتے شے اس کا اندازہ قرآنِ کریم کی ان سورتوں اور آیات کے مطالعہ سے بخوبی لگایا جا سکتا ہے جو اس دوران نازل ہوئی تھیں۔ آپ اللہ کے ساتھی کیا کرتے شے اس

کی ایک جھلک ملا حظہ ہو:

کی دور کے ابتدائی برسوں کی بات ہے۔ ابوبکر رسول التُعلِیفة کی اجازت سے شہر چھوڑ کر جا رہے ہیں۔ راستہ میں ابن الدغنہ ملتے ہیں نہیں کئی حارث بن عبد مناۃ بن کنانہ سے تھا اور احامیش کا سردار تھا۔ اس نے آپ سے کہا، اے ابوبکر! کہاں کا ارادہ ہے؟ ابوبکر نے فرمایا، میری قوم نے مجھے اذبت پہنچائی ہے اور شہر بدر کر دیا ہے، میں کسی ایکی جگہ جانا چاہتا ہوں جہاں میں ان کی ایذا رسانی سے نگی جاؤں اور مجھے امن حاصل ہو جائے۔ اس نے کہا، ایسا نہیں ہو سکتا۔ بخدا! تم تو قبیلے کی زینت ہو، تکالیف میں لوگوں کی اعانت کرتے ہو اور ان کے ساتھ نیکی کرتے ہو، ناواروں کو کما کر دیتے ہو، واپس جوہ میں شمیں اپنی پناہ میں لیتا ہوں۔ (۲۵)

ندکورہ بالا مشترکہ انسانی مسائل میں متعدد ایسے مسائل ہیں جن کا حل نہ تو طے شدہ ہے، کہ اب مسئلہ صرف اس کے نفاذ کا ہو، جس کے لیے حکومتیں ہی پیش قدی کر عمتی ہیں، نہ معلوم اور بدیہی ہے کہ مسئلہ صرف اس کے حق میں فیصلہ کن طاقتوں کو حرکت میں لانے کا ہو۔ اکثر نئے مسائل ایسے ہیں جن کا حل کسی کو نہیں معلوم، سب متلاثی ہیں۔ مسئلہ اس تلاش میں فعال حصہ لینے کا ہے۔ ہمارا خیال یہ ہے کہ مسلمانوں کو ان مسائل سے لاتعلقی ختم کر کے آخیس اپنانا جائے، آخیس اپنانا چاہئے، ان کا اپنے پریس میں چرچا کرنا چاہئے، اور جب بھی، جہاں بھی آخیس دوسرے نداہب کے پیروؤں کے ساتھ بل کے اور جب بھی، جہاں بھی آخیس دوسرے نداہب کے پیروؤں کے ساتھ بل کر ان ہر جادلہ خیالات کا موقع کے، لیگ کہنا چاہئے۔

کرنے کا دوسرا کام نیہ ہے کہ جو قدم انفرادی طور پر یا مقامی یا ملی اور مکل

سطح پر اٹھائے جا سکتے ہوں ان میں مسلمان افراد، گروہ اور ممالک پیش قدی کریں۔ پانی کے استعال میں اختیاط، ماحولیاتی تلؤث میں اضافہ کرنے والی چیزوں کے استعال میں مکنہ حد تک کی اور ساجی تعلقات میں بے انصافی کی تمام شکلوں سے دور رہنا اس کی چند نمایاں مثالیں ہیں۔

یہ دونوں کام، حل کی تلاش میں حقبہ لینا اور عملی طور پر جو کیچھ بھی کرنا طے پا چکا ہو اس پر حتی الامکان عمل در آمد، سارے مسلمان کریں خواہ وہ مسلم اکثریق ممالک میں رہتے ہوں یا دوسرے ممالک میں۔

اپنے اصل موضوع، تعمیر انبانیت میں مقاصد شریعت کا ھنے، کی مناسبت سے اہم بات یہ ہے کہ ذکورہ بالا دونوں کاموں میں اصل رہنمائی مقاصدِ شریعت سے ماصل ہوگی نہ کہ جزئیاتِ فقہ ہے۔ جس زمانہ میں فقہ مرتب ہوئی تھی، اور جن صدیوں تک اس میں کچھ نہ کچھ ارتقاء ہوتا رہا، اس زمانہ میں یہ مسائل نہیں پیدا ہوئے تھے۔ ان میں سے اکثر کی نوعیّت ایس ہے کہ قدیم پر قیاس کے زریعہ حکم شرعی کا اکتفاف ممکن نہیں۔ بلکہ یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ مقاصد سے غفلت برت کر جزئیاتِ فقہ پر قیاس کے ذریعہ حکم شری تک چینی کی کوشش نہکورہ بالا مشتر کہ انسانی مسائل کے سیاق میں کچھ ایس صورتِ حال پر شنج ہو سی ہے جو چھے باب میں سامنے آ پھی ہے جس کی بعض مثالیں ہم پانچویں باب میں بھی دے جو چھے باب میں سامنے آ پھی ہے جس کی بعض مثالیں ہم پانچویں باب میں بھی

### کیا کیا جائے

اہلِ علم کے کرنے کے کام اور ہیں، اہلِ سیاست کے کرنے کے کام دوسرے ہیں۔ یہاں سے بات کی جا رہی ہے کہ قرآن و سنت نے ہمیں سب کی

خیر خواہی کی جو تعلیم دی ہے اس کا تقاضا ہے کہ ہم ان مسائل کو اپنا موضوع بنائیں۔ ایجابی طور پر یہ دیکھیں کہ زیرغور مسلہ سے متعلق مقاصد شریعت کیا ہیں۔ پھر ان باتوں کی نشان دہی کریں جو ان مقاصد سے اگراتی ہیں گر مسلمان انھیں افتیار کئے ہوئے ہیں۔ ان باتوں پر زور دیں جو اس مسلم کے حل کے لیے مسلمانوں کو کرنا چاہئیں لیکن وہ نہیں کر رہے ہیں۔ تیسرے مرحلہ پر یہ دیکھا جائے کہ معاصر دنیا میں اس مسلمہ کی نبعت سے کیا سوچا جا رہا ہے، کیا کیا جا رہا ہے۔ اس بارے میں اپنی رائے بنائی جائے اور سامنے لائی جائے۔

نہ تو یہ مصنف اس کی صلاحت رکھتا ہے نہ ایک محدود سیاق میں یہ ممکن ہے کہ نکورہ بالا مشتر کہ انسانی مسائل میں سے ہر مسلم پر ان تینوں پہلوؤں سے روشیٰ ڈالی جائے۔ صرف مثال کے طور پر ہم ایک مسلم پر بات کریں گے جس کا ذکر اوپر دی گئی فہرست میں سب سے آخر میں آیا ہے، لینی ایٹی، کیمیاوی اور حیاتیاتی ہتھیاروں سے دنیا کو پاک کرنا۔

## عام نتاہی مچانے والے اسلحوں کا مسئلہ

دیکھنا یہ ہے کہ قرآن و سنّت کی روشنی میں اس مسئلہ میں کیا موقف بنتا ہے۔ مسلمانوں کے معاصر فکر وعمل میں اس موقف سے کس حد تک مطابقت پائی جاتی ہے اور معاصر دنیا کیا سوچتی ہے۔

اس بارہ میں دو رائے نہیں ہونی چاہئے کہ عام تباہی مجانے والے ہتھیار جو محارب اور غیر محارب میں تمییز نہیں کر سکتے ہوں، نہ عورتوں، بچوں، بوڑھوں اور معذوروں کو متنیٰ رکھ سکتے ہوں، بلکہ اس سے آگے بڑھ کر جن کے تباہ کن اثرات موجودہ نسل کے بعد بھی کئی نسلوں تک اور جس علاقہ میں ان کو استعال کیا

جائے اس سے دور دور تک کے علاقوں تک پھیل جاتے ہیں، ایسے ہتھیاروں کا استعال فساد فی الارض میں داخل ہے۔ فساد فی الارض کو دور کرنا مقاصد شریعت میں سے ہے۔ چنانچہ نیو کلیائی، کیمیادی اور حیاتیاتی اسلحوں کے بنانے پر ادر ان کی خرید دفروخت نیز ان کے استعال پر پابندی ہوئی چاہئے۔ شریعت کی اصطلاح میں ان اسلحہ جات کو بنان، ان کی خرید و فروخت اور ان کا استعال حرام قرار پایا جانا چاہیے اور یہ حرمت غیر مشروط ہونا چاہیے۔ کوئی ایسی صورت متصور نہیں جس میں فساد فی الارض جائز ہو۔

ہمارے علم و اطلاع کی حد تک مذکورہ بالا کت پر، نظری طور پر، پوری دنیا کا اتفاق ہے۔ گرعملی صورتِ حال بالکل مختلف ہے۔ جس کے پاس جو ہے وہ اسے، کھلے یا چھے، رکھنا چاہتا ہے۔ اور جس کے پاس نہیں ہے، وہ اسے حاصل کرنا چاہتا ہے۔ اس دوڑ میں بڑے چھوٹے، امیر غریب، سب شریک ہیں۔ شالی کوریا جیسا ملک جس میں عام لوگوں کو روٹی کپڑا اور مکان بھی بمشکل میتر آتا ہے، اپنی سارے وسائل اپنی ایٹی صلاحیت کو بحال رکھنے اور اس میں اضافہ کرنے پر صرف کر رہا ہے۔ حصد د ایشیائی اور افریق ممالک کے ایٹی حوصلوں کی کہانیا ں پریس میں آ چکی ہیں۔ سب کی دلیل ایک ہے: ان ہتھیاروں کا پاس ہونا وشن کو حملہ سے روکے رہے گا۔ ہر ایک کہتا ہے کہ ہم پہل نہیں کریں گے، بلکہ پہل نہ کرنے کے معاہدہ پر دسخط کے لئے حیّار ہیں۔

انیانیت گزشتہ صدی میں کئی وہائیاں اس کیفیت میں مبتلا رہ چکی ہے، جب روس اور امریکہ ایک دوسرے کے خلاف ایٹمی ہتھیار استعال کرنے کے لئے ہر گھڑی مستعد رہتے تھے۔ پہلے یہ دو فریقوں کا معاملہ تھا۔ اب ہر ملک کو اپنے پڑوی ملک سے خطرہ ہے، اور خطرناک ہتھیاروں سے لیس فریقوں کی تعداد کا کوئی

شار نہیں۔ ان ہتھیاروں کے بنانے، محفوظ رکھنے اور ان کے استعال کے لئے خود کو ہرآن مستعد رکھنے پر کثیر مادی وسائل کے علاوہ، ملک کی بہترین افرادی طاقت، اعلیٰ ترین علمی صلاحیتیں اور سب سے زیادہ وفادار، قابلی مجروسہ اسٹاف کی خدمات درکار ہوتی ہیں۔ ان کی دکھ رکھ بیں اتفاقی فرو گزاشت، اور اس کے خدمات درکار ہوتی ہیں۔ ان کی دکھ رکھ بیل اتفاقی فرو گزاشت، اور اس کے نتیجہ بیں حادثوں کا بھی امکان وارد ہے۔ چرنوبل کے ایٹمی حادثہ کی یادیں ابھی تازہ ہیں۔ ان سب پر مستزاد سے کہ اگر اس کام کو اوّلین ترجیح دی جائے تو ندکورہ بیال سارے مشتر کہ مسائل کو بیس پشت ڈالنا ہوگا۔ یبی نہیں کہ ان مسائل کے حل کے لئے مادی وسائل نہ بجیں گے اور افرادی طاقت، نیز اعلیٰ صلاحیتیں نہ خالی ملیں گی بلکہ سے طرز فکر بھی ان مسائل کے حل میں مانع بنے گا کہ جو سب کر میں وہی ہم بھی کرنے پر مجبور ہیں، یا اکیلے ہم ہی کیوں پیش رفت کریں رہے ہیں وہی ہم بھی کرنے پر مجبور ہیں، یا اکیلے ہم ہی کیوں پیش رفت کریں جب دوسرے پہلے ہی بہت کوتا ہوں کے طرز عمل پر موقوف نہیں ہونا چاہئے۔ یہ میں اسلای موقف اختیار کرنا دومہوں کے طرز عمل پر موقوف نہیں ہونا چاہئے۔ یہ مسئلہ قدروں اور اصولوں کا ہے۔

#### اسلامى موقف

کیا قرآن و سقت کی روشن میں کوئی موقف بنتا ہے، یا ہم بھی دوسروں کی طرح اٹھی ترجیحات کو اختیار کرنے پر مجبور ہیں جو سب نے اختیار کر رکھی ہیں؟

جمارے خیال میں اس سوال کا جواب درج زیل نصوص میں ملتا ہے: واتل علیهم نبا ابنی آدم بالحق، اذ قرّبا قرباناً فتقبّل من احدهما و لم يتقبّل من الآخر. قال لاقتلنك. قال انّما يتقبّل الله من المتّقين. لئن بسطتَ الىّ يدك لتقتلنى ما انا بباسطٍ يدى اليك لاقتلك، انّى اخاف الله ربّ العالمين. انّى اريد ان تبوء باثمى و اثمك، فتكون من اصحاب النّار، و ذالك جزاء الظالمين. فطوّعت له نفسه قتل اخيه فقتله فاصبح من الخاسرين. فبعث الله غراباً يبحث فى الارضِ ليريه كيف يوارى سوءة اخيه، قال يا ويلتا أعجزت ان اكون مثل هذا الغرابِ فاوارى سوئة اخى، فاصبح من النادمين. من اجلِ ذالك، كتبنا على بنى اسرائيل انّه من قتل نفساً بغير نفسِ او فسادٍ فى الارضِ فكانّما قتل النّاس جميعاً، ومن احيا ها فكانّما احيا النّاس جميعاً، ومن احيا ها فكانّما احيا النّاس جميعاً. ولقد جائتهم رسلنا بالبيّناتِ، ثمّ انّ كثيراً منهم بعد ذالك فى الارض لمسرفون. [ المائدة : ٢٠ ٢٠ ٢٣]

 جیا بھی نہ ہو سکا کہ اپنے بھائی کی لاش چھپانے کی تدبیر نکال لیتا۔
اس کے بعد وہ اپنے کئے پر بہت پچھتایا۔ ای وجہ سے بنی اسرائیل
پر ہم نے یہ فرمان لکھ دیا تھا کہ جس نے کسی انسان کو خون کے
بدلے یا زمین میں فساد پھیلانے کے سواکسی اور وجہ سے قتل کیا اس
نے گویا تمام انسانوں کو قتل کردیا اور جس نے کسی کو زندگی بخشی اس
نے گویا تمام انسانوں کو زندگی بخش دی۔ گر ان کا حال یہ ہے کہ
ہمارے رسول پے در پے ان کے پاس کھلی کھی ہمایات لے کر آئے
پھر بھی ان میں بکٹرت لوگ زمین میں زیادتیاں کرنے والے ہیں۔

یہ کہنا کہ:اگر تو مجھے قتل کرنے کے لئے ہاتھ اٹھائے گا تو بھی میں مجھے قتل کرنے کے لئے ہاتھ نہ اٹھاوں گا، بظاہر بے عقلی کی بات معلوم ہوتی ہے۔ اس کا بھیہ یہ ہو سکتا ہے کہ خالف کو کچھ ڈر ہو تو وہ بھی نکل جائے کہ اب دوسری طرف سے کوئی خطرہ نہیں۔ پھر آدم کے صالح بیٹے نے یہ موقف کیوں اختیار کیا؟ ای پر بس نہیں، اس نے اس موقف کا اعلان بھی کردیا! اور دیکھئے کیا ہوا، اس کی جان جاتی رہی۔ اس کے باوجود قرآنِ حکیم اسے سبق بنا کر پیش کرتا ہے، ایک ایسے زبانہ میں جب کہ مشرکین مگہ اور اہل کتاب بھی اسلام اور مسلمانوں کے خلاف طاقت کے بے جا استعال پر تلے ہوئے تھے۔ افسوی کہ ہم انسان جو فوری مفادات و مصالح کے تحفظ میں الجھے رہتے ہیں، اصولوں اور قدروں کا دوررس اثر نہیں دیکھے پاتے۔ مگر قرآن جا ہتا ہے کہ ہم اس بات کی تہہ تک پہنچیں:

و لا تستوى الحسنة و لا السيئة، ادفع با لَتى هِيَ احسن فاذا ا لَذى بينك و بينه عداوةٌ كانّهٔ ولى حميم. و ما يلقها الّا الّذين صبروا، وما يلقها الّا ذو حظٍ عظيم. إثم النجره: ٣٣ـ٣٥]

اور ( اے نی !) نیکی اور بدی کیمال نہیں ہیں۔ تم بدی کو اس نیکی ہے دفع کرو جو بہترین ہو۔ تم دیکھو گے کہ تمھارے ساتھ جس کی عداوت برھی ہوئی تھی وہ جگری دوست بن گیا۔ یہ صفت نصیب نہیں ہوتی گر ان لوگوں کو جو صبر کرتے ہیں اور یہ مقام حاصل نہیں ہوتا گر ان لوگوں کو جو برے نصیبے والے ہیں ۔

ان نصوص کے مسئلہ زیرِ غور پر انطباق کے بارہ میں کہا جا سکتا ہے کہ یہ انفرادی جارجیت سے متعلق ہیں، جیبا کہ آدم کے دو بیٹوں کے واقعہ سے بظاہر معلوم ہوتا ہے۔ گر یہ بات درست نہیں۔ سورہ مائدہ کی آیت ۸ سے جو سلسلہ کلام شروع ہوا وہ دعوت و جہاد سے متعلق ہے نہ کہ انفرادی حقوق سے۔ اہلِ کتاب سے عمومی خطاب کے بعد، آیت ۲۰ سے بنی اسرائیل کو مخاطب کر کے انھیں یاد دلایا گیا کہ فرعون کے مظالم سے نجات دلاکر جب حضرت موئی آئھیں فلسطین کی طرف لے چلے تو وہاں قال کے ڈر سے انھوں نے بردلی دکھائی، جس پر اللہ تعالی نے آئھیں ایک سزا دی جس میں ان کی اس وقت والی نسل فتح و پر اللہ تعالی نے آئھیں ایک سزا دی جس میں ان کی اس وقت والی نسل فتح و کامرانی سے محروم ہوگئی۔ اس کے فوراً بعد آدم کے دو بیٹوں کا واقعہ آتا ہے، جس میں صالح بیٹے کے ایک اصولی موقف اختیار کرنے اور اس کی خاطر اپنی جان میں صالح بیٹے کے ایک اصولی موقف اختیار کرنے اور اس کی خاطر اپنی جان قربان کر دینے کا ماجرا بیان ہوا ہے۔ سیاق کلام کا تقاضا ہے کہ اس واقعہ کو سا

رہی ندکورہ بالا دو سری آیت، تعنی سورہ تجدہ، آیات ۳۵-۳۵، تو اس مکنی سورت میں ساری بات ہی دعوت اور اس کے راستہ میں پیش آنے والے آ زمائش کیات کی ہے۔ ان آیات سے پہلے کی آیات میں عاد و شمود کی سرکشی اور اس کے متیجہ میں ان کی بربادی کا ذکر ہے۔ پھر اہلِ مکتہ کی معاندانہ حرکتوں کا تذکرہ

کرتے ہوے مسلمانوں کو صبرہ استفامت کی تلقین ہے، پھر وہ آیات ہیں جو قاری کے سامنے ہیں۔ بات اسلام کی خاطر اصولی موقف اختیار کرنے کی ہے جو، مذت طویل میں سبی، دلو ل کو جیت لیتا ہے۔

#### اس موقف کے خطرات

کہا جا سکتا ہے کہ اگر مسلمانوں نے یہ موقف اختیار کیا تو وہ وشمنوں کے لئے لقمہ کر بن کر رہ جائیں گے۔ کوئی بھی ایٹی طاقت آخیں ڈرا دھرکا کر اپنی مرضی کے مطابق چلا سکے گی، یا بصورت دیگر، صفح ہمتی سے نابود کر سکے گی۔ گر یہ خیال غیر حقیقت پندانہ ہے۔ آن کی دنیا میں بھی کوئی ایک ملک اتنا طاقت ور نہیں کہ دوسرے ملکوں کو ساتھ لئے بغیر اپنی مرضی چلا سکے۔ بری طاقتوں، بالحضوص روس اور امریکہ کی باہمی کشکش نے ہی اب تک ایک طرح کا توازن قائم رکھا اور، گزشتہ چند برسوں کے عارضی تعطل کے باوجود، مستقبل قریب میں بھی اس طور پر انجرنے نے بھی اس توازن کو تقویت پہنچائی ہے۔ رہا اس بات کا امکان کہ دنیا کی ساری ایٹی طاقتیں متحد ہو کر اسلام اور مسلمانوں کو صفحہ ہستی سے مثانے پر تل جائیں تو یہ اتنا بعید از قیاس ہے کہ اس پر غور کرنے کی ضرورت شہیں۔

یہ خطرہ کہ مسلمان یہ موقف اختیار کریں تو اندیشہ ہے کہ صفی ہتی ہے ان کا نام مٹ جائے اور دین اسلام کا کوئی نام لیوا نہ رہ جائے اس لئے بھی مبالغہ آ میز ہے کہ آج مسلمانوں کی ایک معتد بہ تعداد ان مکوں میں بھی بہتی ہے جو ایٹی طاقت اور دوسرے تباہ کن اسلحوں سے لیس ہیں۔ اس سے بردی بھول کوئی

نہیں ہوگی کہ دنیا میں اسلام ادر مسلمانوں کے مفادات و مصالح کو کسی ایک یا چند مسلمان ملکوں کے مفادات و مصالح کے مرادف یا ان پر منحصر سمجھ لیا جائے۔

### مقاصد اور مسائل

اوپر دی گئی مثال سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ ہم کتی مشکل صورت حال سے دوچار ہیں۔ جس طرح عام جابی مجانے والے اسلحوں کے بارہ میں اختیار کئے گئے اس موقف سے شدید اختلاف وارد ہوا جے ہم نے قرآن و ستت کی طرف منسوب کیا ہے، ای طرح کا اختلاف ندکورہ بالا مشترکہ انسانی مسائل میں سے اکثر کے سلسلہ میں وارد ہو سکتا ہے۔ ضروری ہے کہ ان مسائل پر کھل کر بحث ہو۔ صورت حال ہی ہے کہ اوپر گنائے گئے دی بارہ مشترکہ انسانی مسائل مسائل میں سے کسی پر کوئی قابلِ ذکر غور و فکر نہیں ہوا ہے۔ ایک دو مسائل، مثلاً دہشت گردی اور غربت، کو چھوڑ کر نہ تو مسلمان دانش وروں نے ان عالمی مسائل کو اپنا موضوع بنایا ہے نہ علاء اور فقہاء نے ان کی طرف توجہ کی ہے۔ جن گئے چنے مسائل پر عام مسلمان کوئی رائے رکھتے بھی میں وہ رائے زبانی کلام اور عوای مسائل پر عام مسلمان کوئی رائے رکھتے بھی میں وہ رائے زبانی کلام اور عوای خطاب کی دین معلوم ہوتی ہے۔

معنف ان لوگول کی رائے کا احرام کرتا ہے جنھوں نے درج ذیل آیت استدلال کرتے ہوئے زیرِ غور مسئلہ میں، مثال کے طور پر پیش کی گئی صورت میں، اسلامی موقف کی تعین اس کے برعکس کی ہے جو اوپر بیان ہوئی۔ و اعدوا لهم ما استطعتم من قوّق و من رباط الحیلِ ترهبونَ بهِ عدوّ اللهِ و عدوّکم، و آخرین من دونهم، لا تعلمونهم، الله یعلمهم...

اور تم لوگ، جہال تک تمھارا بس چلے، زیادہ سے زیادہ طاقت اور تیار بندھے رہنے والے گھوڑے ان کے مقابلہ کے لئے مہیّا رکھو تاکہ اس کے ذریعہ اللہ کے ادر اپنے دشمنوں کو ادر ان دوسرے اعداء کو خوف زدہ کردہ جنمیں تم نہیں جانتے، مگر اللہ جانتا ہے....

ہمیں ان حضرات سے اس لئے اختلاف ہے کہ، ہر دوسرے مسئلہ کی طرح اس مسئلہ میں بھی، مصالح اور مفاسد، فوائد اور نقصانات، کا موازنہ کئے بغیر کسی فیصلہ تک پنچنا ممکن نہیں۔ ہمارے خیال میں فسادِ عام برپا کرنے والے اسلحوں کے بنانے، رکھنے، اور ممکنہ استعال کے نقصانات کا پلّہ بہت بھاری ہے، اتنا بھاری کہ اس سے متوقع فوائد اس کے مقابلہ میں بھے ہیں۔ ظاہر ہے کہ ہماری اس بات کہ اس سے متوقع فوائد اس کے مقابلہ میں بھے ہیں۔ ظاہر ہے کہ ہماری اس بات سے بہتوں کو اختلاف ہوگا (۳۳)۔ اس بحث کا مقصد اس مسئلہ میں اپنی رائے کی وکالت نہیں۔ اس مسئلہ کو صرف مثال کے طور پر چنا گیا ہے۔ اصل مقصود یہ ہے کہ آپ کو توجہ دلائی جائے کہ مشتر کہ انسانی مسائل سے نبٹنے کے لئے بڑے غور کو فر اور بحث و مباحثہ کی ضرورت ہے۔ خدا کرے آ ج کی بحث اس کا آغاز فر اور بحث و مباحثہ کی ضرورت ہے۔ خدا کرے آ ج کی بحث اس کا آغاز فراب ہو۔

### حواشی و حواله جات باب مفتم

- ا مسلم: صعیع، حدیث نمبر ۷۷، کتاب الایمان- صحاح سته، مند امام احمه، اور مند داری سے اس باب میں جو احادیث نقل کی گئی ہیں، وہ زیادہ تر عمان، دار الفکر کے ایڈیشن سے ماخوذ ہیں جس پر تاریخ اشاعت درج نہیں۔ احادیث کے آخر میں نمبر شار درج کیا گیا ہے تاکہ مراجعت میں آسانی ہو۔ احتیاطاً ہم نے کتاب یا باب کا بھی ذکر کر دیا ہے۔ کہیں کہیں صحاح یا مند امام احمد کے دوسرے اڈیشنوں کا حوالہ بھی ہے جو تمام ضروری تفاصل کے ساتھ دیا گیا ہے۔
- ٢ احد ابن حنبل: مسند، مسند عمر بن الغطاب المطبعة الميمنية، معر، ١٣٠٦ ه، جلد ا، صفح ۵۵
  - ٣\_ ملم: صحيح، حديث نمر ٣ ٢- كتاب الايمان
  - ٣- بخارى: صحيح، حديث نمبر ٢٠٠٢ كتاب الادب
    - ۵ داری، مسند، صدیث نمبر ۲۳۹۵
    - ۲ بخاری: صحیح، حدیث نمبر ۵۳۷۳
    - 2\_ بخارى: صحيح، حديث نمبر ٢٠١٢ كتاب الاوب
- ۸ اتن عساكر، منحتصو تاريخ دمشق، (ترتيب ابن منظور) جلد ا، سنجه ۲۱۲ ييروت، دار
   الفكر، ۱۹۸۳
- و\_ مسئند ابى يعلى، بحواله: النصوص الاقتصاديه من القرآن والسنة، صفح ۵۵۵ مرتب منذر
   كبف، جدّه، جامعة الملك عبدالعزيز، ١٩٩٥
  - ١٠ ابن عساكر، محوله بالا
- این کثیر، البدایة و النهایة، جلد ۳، جزء ۵، صفحه ۹۱ تا جره، دار البیان للترث، ۱۹۸۸؛ پیر
  روایت موطاً امام مالک، باب حن الحلق میں مجمی لمے گی -
- ١٢ سنن الي واؤد ادر سنن ترندي، بحواله، النصوص الاقتصاديه من القوآن والسنة، محوله بالاسفح ٢٣٥٥
  - ١١٠ مسند ابي يعلى ، بحواله: النصوص الاقتصادية، كوار بالا، صفح ٢١٧

١٦٠ مسلم: صحيح، حديث نمبر ١٣٦ كتاب الايمان

10. احمد بن طبل، مسند، مسند ابى سعيد الخدرى. المطبعة الميمنيه، مصر، ١٣٠٦، جلد ٣٠، صنى ٨

١٦\_ الضأ، مسندِ عبد الله بن عمر

١١ ابن عساكر، محوله بالا، جلد ٣، صفحه ٢٧٨

١٨. الضأ، جلد ١٤، صفحه ٢٠٩

19. المناوى: فيض القدير شرح الجامع الصغير، صفح اهم، عديث نمبر سرواه القضاعي عن عابر في مند الشهاب ١٩٣٨، دار احياء الستة النوية

٢٠ - ابن هشام، سيوة النبيّ، جلد ٢٢، سفيه ٣٠ - قامره، المكتبة التجارية الكبرى، ١٩٣٧

٢١ ابن عساكر، محوله بالا، جلد ٢٣، صفحه ٣١٦

٣٢ موطأ امام مالكاور سننِ ابى داود، يواله، النصوص الا قتصاديّه فى القرآن والسنّة، كوله بالا، صفح ٢٧

٣٦٥ - ابو داؤد، سنن، حديث نمبر ١٥٠٨، كتاب الوتر

۲۳ ابن کثیر، محوله بالا، جلد ۱۲، جزء ۷، صفحه ۳۹-۳۰

۲۵ این ماده، سنن، حدیث نمبر ۱۰۱۰

٢٦ ابن كثير، محوله بالا، جلده، جزء ١ - صفحه ٣٠٥

٢٧ الضأ، جلد ١٧، جزء ٧، صفحه ٣٦

٢٨ . الضأ، صفحه ١٨ .

٢٩\_ الضأ، صفحة ٢٩

۳۰ الضأ، جلد ۱۷، جزء ۸، صفحه ۸

اس. محد طفیل، نقوش، رسول مُلَنِّ نمبو، جلد یاز دیم، شاره نمبر ۱۳۰ لایور، ادارهِ فروغ اردو، جنوری ۱۹۸۵، (سیرت این اسحاق) صفحه ۲۵۳-۲۵۳

٣٢ أيك نقطة نظر كے لئے ملاحظہ مو

"A Treatise on the Legal Status of Using Weapons of Mass Destruction Against Infidels"<www.alfahad.com>

#### آ گھوال باب

# مقاصد شريعت: فهم وتطبيق

اس باب کی ابتداء گزشتہ مباحث کی روشی میں اس طریق و منہاج (methodology) کے بیان اور تلخیص سے کی جائے گی جن کے ذریعہ کمی نئی صورت حال میں یہ فیصلہ کیا جا سکے کہ کیا کرنا چاہئے۔ ذیل میں اس طریقہ کا فلاصہ درج ہے جو گزشتہ مباحث کے متیجہ میں ہمارے سامنے آیا ہے۔ اس تلخیص کے بعد ہم یہ دیکھیں گے کہ لوگ کن اندیثوں کی بنا پر نئے پیش آمدہ مسائل میں مقاصد شریعت پر منی اجتہاد سے جھکتے ہیں، یا، کم از کم، عام مسلمانوں کو اس عمل اجتہاد میں شریک نہیں کرنا چاہتے۔ ہم واضح کریں گے کہ یہ اندیشے درست نہیں۔ آخر میں مستقبل کی دنیا کے بارے میں کچھ اندازے پیش کرتے ہوئے یہ بیا جہاد کا بھلا اس میں ہے اندازے پیش آمدہ مسائل میں مقاصد بیا جائے گا کہ امت کا بھلا اس میں ہے کہ نئے پیش آمدہ مسائل میں مقاصد بیایا جائے گا کہ امت کا بھلا اس میں ہے کہ نئے پیش آمدہ مسائل میں مقاصد بیایا جائے گا کہ امت کا بھلا اس میں ہے کہ نئے پیش آمدہ مسائل میں مقاصد بیایا جائے گا کہ امت کا بھلا اس میں ہے کہ نئے پیش آمدہ مسائل میں مقاصد بیش بیات پر منی اجتہاد کی ہمت افزائی کی جائے۔

گزشتہ مباحث نے ہمیں اس متیجہ تک پہنچایا ہے کہ:

مقاصد شریعت کی پیچان قرآن و سنت کی روثنی میں عقل و فطرت کی مدد سے ممکن ہے۔ پیش آمدہ نئے حالات کا تجزیہ کر کے ان حالات کو سمجھا جا سکتا ہے۔

ان دونوں کامول، مقاصد کے فہم اور حالات کے تجزیہ، میں اختلاف ہو سکتا ہے اور ہوتا رہا ہے۔ نے پیش آمدہ سائل کے حل کا کوئی ایک لگا بندھا طریقہ نہیں۔ بعض اوقات ہم براہ راست متیجہ تک پہنچ جاتے ہیں، لینی اس بات کا ادراک ہو جاتا ہے کہ صبح طرز عمل کیا ہو گا۔

ادراک علم کے بعد، غور و فکر اور قلبی توجہ کے نتیجہ میں، اطمینان نفس اور فیصلہ کو قبول عام تک پہنچانے کے لئے عقل و نقل سے دلائل مہیّا کئے جا سکتے ہیں۔

اجمای امور میں، انفرادی ادراکات کو مشاورت کے عمل سے گزرنے کے بعد، فیصلہ یا تھم کا درجہ حاصل و سکتا ہے۔

مقاصد شریعت کے پیچانے، نئے حالات کا تجزیبہ کرنے، ادراک تھم، اور مشاورت کے عمل میں مسلمان مرد اور عورت سب کو حصہ لینا چاہئے۔

بعض نے مسائل میں دنیائے اسلام میں ایک سے زیادہ فیصلے ممکن ہیں، اس سے بریشان ہونے کی ضرورت نہیں۔

ایک وقت کئے گئے نیصلے آگے چل کر، وقت گزرنے پر، تجربہ کی روشیٰ میں یا نئے دلائل کے پیش نظر، بدلے بھی جا مکتے ہیں۔

جن مسائل کا تعلّق صرف مسلمانوں سے نہیں بلکہ دوسرے انسانوں سے بھی ہو ان کے بارے میں فیصلہ کرنے میں ان کو بھی شریک مشورہ کرنا ہو گا۔

عام انبانی مسائل، خاص طور پر عالمی نوعیّت کے مسائل سے متعلق عالمی سطح پر مشاورت اور فیصلہ کے عمل میں مسلمانوں کو مقاصد شریعت کی روشی میں فعال حصّہ لینا چاہئے۔ وعوت الی اللہ اور شہادت علی الناس، لینی سارے انسانوں تک اللہ کا پیغام کی بیغام کی اللہ کا پیغام کی اللہ کا منظم بنان، اہم کر اس پیغام کا عملی مظہر بنان، اہم ترین مقاصد میں سے ہے۔ اس مقصد کا تقاضا ہے کہ انسانی تعلقات میں ایسا اسلوب اختیار کیا جائے جو جاذب توجہ ہو اور لوگوں کے دل و دماغ کو اسلام کے لئے سازگار بنائے۔

ندکورہ بالا مقصد کا تقاضا ہے کہ لوگوں کے دل و دماغ میں اسلام کے بارے میں شکوک و شبہات، نفرت اور عداوت پیدا کر کئے والے اسالیب سے احتراز کیا جائے۔

اجتہادی امور میں سب کو ایک رائے تک پہنچانے کی کوشش کی بجائے اس بات کی کوشش کرنی چاہئے کہ لوگ فکر وعمل میں منتلف راہیں اختیار کرنے کے باوجود ایک دوسرے کے اختیار کا احترام کریں اور مل جل کر رہیں، نیز انسانیت عامہ سے خوش تعلقاتی اور تعاون میں ان اختلافات کو رکاوٹ نہ بننے دیں۔

گزشتہ ابواب میں مندرجہ بالا نکات کے حق میں دلائل اور نظائر فراہم کے جانے ہیں۔ ان کی تکرار کی بجائے مناسب سے معلوم ہوتا ہے کہ ان خطرات اور اندیثوں پر گفتگو کی جائے جو، خیال کیا جا سکتا ہے کہ، اس طریقۂ استدلال کو اختیار کرنے سے پیش آ سکتے ہیں۔ اس بات پر بھی غور کیا جائے گا کہ ہمارے سامنے اس طریقہ کا کوئی متبادل ہے یا نہیں؟ کیا فردع پر قیاس اور دیگر متوارث مقبی طریقوں پر انحصار سے کام چل سکتا ہے؟ اس بات کی بھی نظاندہی کی جائے گا کہ مجوزہ طریقہ کوئی نیا راستہ نہیں ہے بلکہ بعینہ وہی راستہ ہے جو صحابہ کرام، گی کہ مجوزہ طریقہ کوئی نیا راستہ نہیں ہے بلکہ بعینہ وہی راستہ ہے جو صحابہ کرام، تابعین، تبع تابعین اور سلف صالحین نے اختیار کیا تھا۔ اس کے بعد بیہ بتایا جائے تابعین، تبع تابعین اور سلف صالحین نے اختیار کیا تھا۔ اس کے بعد بیہ بتایا جائے

گا کہ اس راستہ پر نہ چلنے کے نقصانات بیٹنی ہیں اور ان موہوم فاکدول سے بہت زیادہ ہیں جن کے حوالہ سے اس راستہ سے گریز کا رجمان پیدا ہوتا ہے۔ انتشار و انحلال کے اندیشے

اس وتت نے پیش آمدہ سائل کے حل کے لئے مسلمانوں کو علائے دین کی طرف رجوع کرنے کا مشورہ ہے۔ خاص طور پر جو لوگ فتوکی دینے کے مجاز ہیں وہ مسلمانوں کو بتاتے ہیں کہ کیا کرنا جائے۔ جیبا کہ دوسرے باب میں بتایا گیا تھا مکی اور عالمی سطح پر الی مجالسِ فقہ قائم کی جا چکی ہیں جن میں منتخب علماء جمع ہو کر نئے پیش آمہ سائل پر غور و خوض اور بحث و مباحثہ کے بعد کوئی قرارداد منظور کرتے ہیں۔ حب ضرورت، خاص طور پر طبتی اور اقتصادی مسائل میں، ماہرین فن کی آراء سے بھی استفادہ کیا جاتا ہے۔ خیال کیا جاتا ہے کہ عام مسلمانوں کے لئے اجتہادی امور یر بحث و نظر کا دروازہ کھولنے کی بجائے ای مروّجه نظام پر اکتفاء مناسب ہے۔ عام لوگ قرآن و سنت کا علم نہیں رکھتے وہ حالات حاضرہ اور پیش آمدہ سائل کی فئی تفصیلات سے بھی ناواقف ہوتے ہیں۔ الا ماشاء الله، ان پر دوسرے غیر اسلامی طور طریقوں کا اثر بھی نسبتاً زیادہ رہتا ہے۔ بہتر یبی ہے کہ جیا کہ آخر کی صدیوں میں معمول رہا ہے، عام لوگوں کو نے پین آمدہ مسائل میں حکم شری کی تلاش کے عمل سے دور ہی رکھا جائے۔ اس طرح اس خطرہ کا دروازہ بھی بند ہو جائے گا کہ دشمن ہماری صفول میں اینے ا بجنٹ چھوڑ کر یا جارے درمیان کسی خاص رائے کے حامل لوگوں کی سر پرتی کر کے، ہارے دین کو بگاڑنے اور ہم کو اس سے منحرف کرنے کی کوشش میں کامیاب ہو سکے۔ جس طرح کے خطرات کے پیشِ نظر آخر کی صدیوں میں اجتماد کا وروازہ بند کر کے عام مسلمانوں کو تقلید کا مشورہ دیا گیا تھا، ای طرح کے خطرات اب نے پیش آمدہ مسائل میں اجتہاد کے عمل کو علماء و فقہاء اور ان پر مشمل مجالس تک محدود رکھنے کا نقاضا کرتے ہیں۔ ایبا کرنا اس مقصد کے لئے ضروری ہے جس مقصد کے لئے سلف نے تقلید کا مشورہ دیا تھا، لینی امت کو اختثار فکر وعمل سے بچانا۔ اگر اختثار فکر وعمل سے نہیں بچایا گیا تو انجام کار انحلال ہوگا، امت گمراہ ہو جائے گی، فکڑیوں میں بٹ جائے گی اور اس قابل نہ رہے گی کہ اپنا فرضِ منصی ادا کر سکے۔

اگر نے پیش آمدہ مسائل میں اختلاف رائے باتی رہا، یا اس سے آگے بڑھ کر دنیائے اسلام کے مختلف علاقوں میں مختلف آراء کے حق میں فیصلہ ہوا تو اسلام کو اس سے کوئی نقصان نہیں پنچے گا۔ بلکہ غور کیا جائے تو معاملات اور دیگر دنیوی امور میں تعدد آراء مستقبل کے اسلام کی قوت میں اضافہ کرے گا۔ رائے اور پالیسی کا تعدد مسابقت پیدا کرے گا۔ یہ داخلی مسابقت عالمی اسلامی امت کی توانائی میں اضافہ کرے گی اور اسے تازہ دم رکھے گی۔ ایک مرکز فیصلہ اور ایک مرکز قوت کا نہ ہونا اے استبداد سے بچائے رکھے گا۔ وہ صورتِ حال نہیں پیدا مرکز قوت کا نہ ہونا اے استبداد سے بچائے رکھے گا۔ وہ صورتِ حال نہیں پیدا ہو سے گی جو بیدویں صدی میں کمیونسٹ نظام کے زوال و انحلال کا پیش فیمہ ہوئی۔

ہمارے خیال میں مسلمانوں میں مقاصدِ شریعت کی روشیٰ میں سوچ و بچار اور نئے پیش آمدہ مسائل میں سب کی شراکت سے فیصلہ کے طریقہ کو رائج کرنے سے وابستہ یہ اندیشے مبالغہ آمیز اور غیر حقیقت پندانہ ہیں۔ دوسری طرف یہ خیال بھی درست نہیں کہ تقلید کا جو مشورہ پہلے دیا گیا تھا دہ آج بھی دیا جا سکتا ہے۔ یہ بھی سوچنا چاہئے کہ مسائل کی جو نوعیت آج ہے وہ ان مسائل سے کتی مختلف ہے جو پچھ صدی پہلے سامنے آئے تھے گر علماء اور فقہاء نے محدود پیانہ پر اجتہاد

کر کے ان کا مقابلہ کر لیا تھا۔ مزید برآں، جن نے پین آمدہ مسائل کا ذکر ہے۔
ان کی غالب اکثریت کا تعلق معاملت سے ہے نہ کہ عقائد یا عبادات سے۔
معاملات کی نوعیت اہلِ معاملہ ہی بہتر سیجھتے ہیں۔ ان کوغور و فکر کے عمل سے دور رکھنا نقصان دہ ہو گا۔ نیز جیسا کہ ہم نے گزشتہ باب میں بتایا تھا کہ آج کے بعض اہم مشتر کہ انبانی مسائل ایسے ہیں جن پر نہ تو ماضی میں بھی غور کی ضرورت بردی کہ ہمارے دینی اور فقہی سرمایہ میں ان کا چرچا ملے، نہ ان پر الگ سے صرف مسلمانوں کے کچھ کرنے سے کوئی مسئلہ علی ہو سکتا۔ ان پر غور و فکر میں ہر ملک و ملک و ملت کے لوگوں کی شرکت ضروری ہے۔ ای طرح ان کے عل میں بھی سارے انبانوں کی شرکت درکار ہے۔ نہورہ بالا موقف، یعنی عام مسلمانوں کو نظمت سے دور رکھنے کی رائے میں اس حقیقت سارے انبانوں کی شرکت درکار ہے۔ نہورہ بلا موقف، یعنی عام مسلمانوں کو نظمت کو بھی نظر انداز کیا جا رہا ہے کہ عکم شرعی کے بہچاننے اور سیجھنے میں عقل و فطرت کا بھی حصہ ہے (ا)۔

انتثار و انحلال کے اندیثوں کے مبالغہ آمیز ہونے کی سب سے بوی دلیل یہ ہے کہ ان میں امت مسلمہ کی اپنے دین سے وابنگی اور تمک کو چند مسائل میں افتیار کردہ مسلک یا کسی رائے کے چھوڑنے یا افتیار کرنے پر منحصر سمجھ لیا گیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ امت ایمان بالغیب اور اس عقیدت اور جذباتی لگاؤ پر قائم ہے جو اسے محمقات اور ان کے اوّلین تمبعین سے ہے۔ فقہی اختلافات اور زمانی اجتہادات بھی امت مسلمہ کے وجود کے لئے خطرہ نہیں ہے۔ دوسری نظریاتی ملتوں کی تاریخ بھی یہی بتاتی ہے کہ اختلافی امور پر کھلے عام تبادلہ خیالات اور فیصلوں میں جہور کے حصہ لینے سے متیں طاقتور ہوتی ہیں نہ کہ کرور۔ حال کی تاریخ میں اس کی مثال مارکس اور اینجلز کے افکار پر مبنی اشراکی تحریک ہے۔ روس کے اندر

کم اور روس کے باہر زیادہ کھلے نداکرہ کی دین ہے کہ آج روی تجربہ کی ناکائی باوجود اشراکی تحریک زندہ ہے، نئے تجربوں کی تیاری ہے، چین کامیابی کی راہ پر گامزن ہے اور خود ہندوستان میں کمیو نسٹ پارٹیاں شریک حکومت ہیں۔ اس کے بر حکس عبرت کی داستان عیمائی ندہب پیش کرتا ہے۔ عیمائیت نے نئے حالات ہے عہدہ برآ ہونے کے عمل میں عوام کو بھی شریک نہیں کیا۔ انھوں نے اجتہادی امور میں فیصلوں کو گئے چئے ہاتھوں میں محدود کیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ عیمائیت کے متبعین فرقوں میں بیٹے چلے گئے۔ نہ تو شخصی زندگی میں، نہ انسانی سطح پر، یا مین الاقوامی مسائل میں، وہ اپنے ندہب سے متحد مسلک نکالئے میں بھی کامیاب نہیں ہوئے۔ تاریخ کا سبق یہ ہے کہ فکری ہم آہنگی کا راستہ سوچ بچار پر قد غن اور فکری جگر بندی نہیں بلکہ آزادانہ فکر، تبادلہ افکار اور غور و بحث کا راستہ ہے۔ فکری جگر بندی نہیں بلکہ آزادانہ فکر، تبادلہ افکار اور غور و بحث کا راستہ ہے۔ انتشار و انحلال سخت گیری اور جر کا نتیجہ ہوتا ہے نہ کہ نرم خوئی اور رواداری کا۔

مسلمانوں کے شایانِ شان ہے ہے کہ وہ بے بنیاد اندیشوں کے بجائے خود تاریخ اسلامی کے عبدزرین کو رہنما بنائیں۔ دوسری صدی ججری کا بغداد اور اس کے کچھ بعد کا مدینہ، دمشق، کوفہ، قاہرہ اور غرناطہ ہمارے قلری سرمایہ اور فقتبی ورشہ کا منبع ہیں۔ اس دور میں لاتعداد لوگ فہم قرآن، جمع حدیث، استباطِ مسائل اور تزکیهِ نفس کے آداب مرتب کرنے میں مصروف تھے۔ انہیں کسی حکران نے اس کام پر مقرر نہیں کیا تھا، نہ معتقدین کے کسی حلقہ نے قلر معاش سے فارغ کر کے اس منصب تک پہنچایا تھا۔ ان کے حلقہ ہائے درس و تحقیق میں داخلہ کی کوئی فیس نہیں تھی، نہ ان کی تصانیف پر کوئی رائلٹی ہتی ہی۔ طالبِ علم علی الاعلان ایک فیس نہیں تھی، نہ ان کی تصانیف پر کوئی رائلٹی ہتی۔ طالبِ علم علی الاعلان ایک استاد کی مجلس سے اٹھ کر دوسرے کی مجلس میں جا بیٹھتے اور استاد کی جمین پر شکن نہ آتی۔ کل کا تلمیذ آج خود شخ بن کر اپنا حلقہ درس قائم کر لیتا، کوئی نکیر نہ

کرتا۔ دوسری سے چھٹی صدی ہجری تک درجنوں نداہب فقہ اور مکاتب فکر انجرے گر امت کے انتخاب اور تعامل نے آنے والی نسلوں کے لئے سپچھ کو محفوظ رکھا، باتی تاریخ کی زینت ہے۔ آج مجمی یہی داستان دہرانے سے ڈرنا کیوں؟

مسئلہ پر ایک اور زاویہ سے غور کرنے کی ضرورت ہے۔ کیا صرف سد باب فتنہ کی فاطر، لیعنی انتشار کے ڈر سے، مسلمان عوام کو کسی ایسے عمل سے روکا جا سکتا ہے جس کے وہ منجانب اللہ مکلف ہوں؟ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اسلام چاہتا ہے کہ ہر فرد قرآن کو براہ راست پڑھے اور ساتھ ہی اپنی کے مطابق زندگ کو بھی خود سجھنے کی کوشش کرے پھر اس دنیا میں ہدایات البی کے مطابق زندگ گرارے۔ ایسا کرنے میں نجائی گئات کا اسوہ اس کی رہنمائی کرے گا۔ اس کام میں دوسرے انسانوں کی مدد تو لینا چاہئے، گر قرآن و سنت کے مطالعہ، آیات کا کتات پر غور، اور سائل حیات کو سجھنے کی کوشش سے موئن بھی دستبردار نہیں ہو سکتا۔ غور کروت دی بات ہے کہ جب خدا نے خود انسانوں کو اپنا کلام پڑھنے اور سجھنے کی دوست دی ہے تو ہم کون ہوتے ہیں جو ان کو اس کے لئے نااہل دوست کی صلاحیتوں سے زیادہ (disqualified) قرار دے دیں؟ خدا اپنے بندوں کی صلاحیتوں سے زیادہ واقف ہے، ای نے آئیں بنایا ہے! اس سلسلہ کی چند آیات کا مطالعہ مفید رہے گا:

اقرأ باسم ربّک الّذی حلق[<sup>العلق</sup>: ا] پڑھو ایۓ رب کے نام سے <sup>ج</sup>س نے پیدا کیا۔ قل، انّما اعظکم بواحدةٍ، ان تقوموا لله مثنیٰ و فوادیٰ، ثمّ تنفگروا.

رسیا:۱۳۳۸

ان سے کہوا میں شمصیں بس ایک بات کی نصیحت کرتا ہوں، خدا کے

لئے تم اکیلے اکیلے اور دو دوکر کے اپنا دماغ لڑاؤ اور سوچو...... کتاب انزلنه الیک مبارک لیدبتروا ایٹه ولیتذکّر اولوا الالباہیں: ۲۹]

یہ ایک بڑی برکت والی کتاب ہے جو ہم نے تمھاری طرف نازل کی ہے تاکہ یہ لوگ اس کی آیات پر غور کریں اور عقل و فکر رکھنے والے اس سے سبق لیں۔

هذا بصائر للنّاس و هدى و رحمة لقوم يوقنون. [ الجائية: ٣٥]

یہ بصیرت کی روشنیاں ہیں سب لوگول کے لئے اور ہدایت اور رحمت ان لوگوں کے لئے جو یقین لائیں۔

....و انزلنا اليك الذكر لتبيّن للناسِ ما نزّل اليهم و لعلّهم يتفكّرون. [الخل: ١٦]

..... اور اب یہ ذکر تم پر نازل کیا گیا ہے تاکہ تم لوگوں کے سامنے اس تعلیم کی تشریح و توضیح کرتے جاد جو ان کے لئے اتاری گئ ہے، ادر تاکہ لوگ (خود بھی) غور و فکر کریں۔

و هو الذي انشاكم من نفسٍ واحدةٍ فمستقرِّ و مستودع، قد فصلنا الأياتِ لقوم يفقهون. [الانعام: ٢٩٨]

اور وبی ہے جس نے ایک جان سے تم کو پیدا کیا پھر ہر ایک کے لئے ایک جائے ایک جائے ایک جائے درار ہے اور ایک اس کے سونے جانے کی جگہ یہ نثانیاں ہم نے واضح کر دی ہیں ان لوگوں کے لئے جو سجھ بوجھ رکھتے ہیں۔

او لم ينظروا في ملكوت السمواتِ والارض، وما خلق الله من شيءٍ

و ان عسیٰ ان یکون قد اقترب اجلھم. [الاعراف: ۱۸۵] کیا ان لوگول نے زمین اور آسان کے نظام پر مبھی غور نہیں کیا اور کسی چیز کو بھی جو خدا نے پیدا کی ہیں آگھ کھول کر نہیں دیکھا؟ اور

کیا یہ بھی انھوں نے نہیں سوچا کہ شاکد ان کی مہلب زندگی پوری

ہونے کا وقت قریب آ لگا ہو؟.....

الَّذين اتينهم الكتاب يتلونهُ حقَّ تلاوتهِ. [البقرة: ١٢١]

جن لوگوں کو ہم نے کتاب دی ہے، وہ اسے اس طرح پڑھتے ہیں جیہا کہ پڑھنے کا حق ہے....

كذالك يبيّن الله لكم ايته لعلكم تعقلون [البقرة: ٢٢٢]

ای طرح اللہ اپنی آیات کی تمارے لئے وضاحت کرتا ہے تا کہ تم سمجھو۔

نی این نے خبر دی ہے کہ قرآن فہی کے لئے اجماعی مطالعہ میں بری برکت

حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ اللہ فیصفہ نے فرمایا:

جوعلم کی طاش میں راستہ طے کرے اللہ اس کے لئے جنت کی راہ ہموار کرے گا اور جب بھی کچھ لوگ اللہ کے گھروں میں سے کسی گھر میں جمع ہو کر اللہ کی کتاب بڑھیں اور اس کو باہم ایک دوسرے کو سمجھائیں، تو ان پر سکینت نازل ہوگی، ان کو رحمت ڈھانپ لے گی، فرشتے ان کے چاروں طرف جمع ہوں گے اور اللہ ان کا ذکر اپنے خضور موجودین سے کرے گا(۲)۔

بلا شبہ عربی زبان نہ جاننے والوں کے لئے قرآن فہی ایک کوشش کی طالب

ہے۔ گر اللہ کے فضل سے آج ہر زبان میں قرآن کریم کے متعدد تراجم موجود ہیں۔ آج سے ڈھائی سو سال پہلے جب ہندوستان میں شاہ ولی اللہ دہلوگ نے تجدید و احیاء دین کا بیڑا اٹھایا تو صورتِ حال مختلف تھی۔ گر ان کی نگاہ بصیرت افروز نے بھانپ لیا کہ عام مسلمان کو کلام الہی سے مربوط کے بغیر حقیقی وین داری نہیں پیدا ہو گی۔ چنانچہ انھوں نے اس وقت کی عوامی زبان، فاری، میں ترجمہ کیا جس کا نام فسح الموحمٰن فی توجمہ القرآن رکھا۔ اس کتاب کے مقدمہ میں شاہ صاحب لکھتے ہیں: 'یہ کتاب بجین ہی میں پڑھا دینی چاہئے تاکہ سب میں شاہ صاحب لکھتے ہیں: 'یہ کتاب بجین ہی میں پڑھا دینی چاہئے تاکہ سب میں شاہ صاحب لکھتے ہیں: 'یہ کتاب بجین ہی میں پڑھا دینی چاہئے تاکہ سب میں شاہ صاحب لکھتے ہیں: 'یہ کتاب بجین ہی میں پڑھا دینی چاہئے تاکہ سب میں شاہ صاحب لکھتے ہیں: 'یہ کتاب بجین ہی میں پڑھا دینی چاہئے تاکہ سب میں شاہ صاحب لکھتے ہیں: 'یہ کتاب بحول اللہ کی کتاب اور اس کے مطالب ہوں'''')۔

ان سے شاہ صاحب کی مراد عام دئی والے سے جو تھوڑی تعلیم کے بعد مغل فوج میں بھرتی ہو جاتے یا کسی نواب کی ڈیوڑھی سنجالتے۔ انھوں نے ٹھیک ہی سوچا۔ آخر جب قرآن نازل ہوا تو اونٹ بکریاں چرانے والوں نے بھی اسمجا کوئی وجہ نہیں آج کے نبتا زیادہ ہوشیار عوام کو اس سے استفادہ میں مشکل پیش آئے۔ حقیقت یہ ہے کہ جہاں تک عملی روزمرہ زندگی کا تعلق ہے، قرآن کی تعلیمات بڑی عام فہم ہیں۔ وراثت کا قانون اور نکاح و طلاق جسے مسائل تو گئی جی آیات میں آئے، قرآن کا بیشتر بیان عام فہم اخلاقی ہدایات اور امور غیب کی سادہ تغییم پر مشتل ہے۔ جو لوگ یہ سجھتے ہیں کہ ان کی تقریریں عام مسلمانوں سادہ تغییم پر مشتل ہے۔ جو لوگ یہ سجھتے ہیں کہ ان کی تقریریں عام مسلمانوں سے مستغنی کر سکتی ہیں وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ فدا کے کلام کا اثر انسان کی تقریر میں بیرا ہو سکتا۔

ایک دوسری بھول جو ہمارے تجویز کردہ طریقہ سے مبالغہ آمیز اندیشے وابستہ

كرنے والوں سے ہوتی ہے وہ تمام نے پیش آمدہ مسائل كو، جن ير غور و بحث میں ہم عام مسلمانوں کو شریک کرنے کی وعوت دے رہے ہیں، فقہی اجتہاد جمعنی معروف کے مرادف سمجھ لینا ہے۔ واقعہ یوں نہیں ہے۔ نے پیش آمدہ سائل کا تعلق زندگی کے ہر شعبہ سے ہے۔ ان میں تعلیم، حفظانِ صحت، تفریک، سیر و ساحت، بردسیوں سے میل جول، بچوں کی تربیت، میاں بیوی کے تعلقات، وعوت الی اللہ، کارکنوں کی تربیت، جماعتوں کی تنظیم، ان کے مالیات، مکی نظام سے تعامل اور اس میں حصہ داری، دوسری اقوام و ملل سے تعامل (interaction)، بین الاقوای تعلقات انفرادی، گروہی، ملی اور ملکی سطحوں یر ... دغیرہ لاتعداد امور شامل ہیں۔ ان میں سے بہت سے عنوانات متوارث فقہ کے دائرہ میں نہیں آتے۔ مگر اجتہاد کی ضرورت ان دائروں میں ہمی وارد ہے۔ شریعت کسی مفہرے ہوئے ساج کو اوامر و نوابی کی ایک متعین اور مندود فہرست کا پابند بنانے والا ضابطہ نہیں ہے بلکہ ایک مقصد کی طرف بڑھتے ہوئے انسانی گروہ کی اخلاقی بنیادوں پر تنظیم کرنے والا مجموعہ احکام ہے جو اس مقصد کا آئینہ دار اور اس کے حصول میں مدوگار ہو۔ مقاصدِ شریعت بر مبنی اجتهاد کا مقصود فرد و اجتماع کی نبعت سے مقاصد شریعت کی تخصیل و سیکیل ہے۔ چول کہ مقاصد شریعت دینی اور دنیوی دونوں طرح کے امور کو محیط ہیں، اس کئے اجتہادی عمل دینی اور دنیوی دونوں طرح کے امور میں مطلوب ہے۔ گر عملی زندگ میں دین اور دنیوی کی تقسیم سیاہ و سفید کی طرح واضح نہیں ہو سکتی۔ اکثر اوقات دونوں ملے جلے ہوتے ہیں جبیما کہ تعلیم اور صحت و علاج کے دائروں بر تفصیلی غور سے سمجھا جا سکتا ہے۔ واقعہ یوں ہے کہ اگر مسلمان عوام کو تقلید محض کی تعلیم دی گئی اور مشاہدات و تجربات بر مبنی غور و فکر کی ہمت شکنی کی گئی تو اس کا اثر دینی امور تک محدود نہیں رہے گا۔ وہ دنیوی امور میں بھی ایجاد و اختراع، ابداع اور جدید کاری سے محروم رہ کر ترتی کی دوڑ میں پیچے رہ جاکس گے۔ زندگی ایک اکائی ہے، اس میں دوئی ممکن نہیں۔ لوگ دینی معاملات میں مقلدِ محض بن کر رہیں لیکن دنیوی امور میں نے نے رائے نکالیں، ایا ہوتا مشکل ہے۔ ذہن بیدار ہو گا، نے سوالات اٹھے گا، مرقبہ طریقوں پر نظر ٹانی کرنا چاہے گا تو اس کی جولاں گاہ پوری زندگی ہو گی۔ امت کی تاریخ بھی کہی بتاتی ہے۔ ابتدائی چار صدیوں میں مسلمانوں نے دنیا میں بھی ترتی کی اور دین بیں بھی، جس کا زندہ ثبوت ہمارے دین علوم کا ذخیرہ ہے۔ جیسا کہ ہم نے اوپر بیل بھی، جس کا زندہ ثبوت ہمارے دین علوم کا ذخیرہ ہے۔ جیسا کہ ہم نے اوپر بیا، یہی وہ دور تھا جس میں غور و فکر اور تبادلہ آراء ہے روک ٹوک جاری تھا اور سارے مسلمان اس عمل میں شریک تھے۔

# کیا سابقہ صورت حال کا تسلسل ممکن ہے؟

ہم اگر چاہیں بھی تو سابقہ صورت حال (status quo) برقرار نہیں رہ سکی۔
اس کی متعدد وجوہ ہیں جن میں سے چند کا ذکر مناسب ہو گا۔ پہلی بات تو سے
ہے کہ ہمارے ملک میں، گزشتہ چند برسوں میں، معروف فقہی دائرہ میں بھی،
استفتاء اور افتاء کے متوارث نظام کی کمزوریاں سامنے آ کر اسلامیانِ ہند کی خفت
کا سبب بن چکی ہیں۔ مصر میں عورتوں کے ختنہ کا مسئلہ اور اس میں مفتی حضرات
اور ازہر کا اختلاف، عالمی پریس میں شہ سرخیاں بن چکا ہے۔ نامجیر یا میں امینہ
لادال کا محالمہ اور پاکستان میں مختاراں مائی کا مسئلہ (۳) بھی فتوئی کی موجودہ طرز
کو بد نام کر گیا۔ آپ مسلمان عوام کی زبان بندی کر کتے ہیں مگر تو ی اور عالمی
میڈیا کو تو خاموش نہیں کر سکتے۔ پھر جب بات میڈیا میں اچھے تو مفتیانِ کرام
میڈیا کو تو خاموش نہیں کر سکتے۔ پھر جب بات میڈیا میں اچھے تو مفتیانِ کرام
سے کام نہیں چان، اسلام کے دفاع کے لئے مسلم دانشوروں اور صحافیوں کی خدمات درکار ہوتی ہیں۔ ہم آخیس نے پیش آمدہ مسائل پر اسلامی نقطۂِ نظر سے

غور و فکر کے عمل سے بے دخل رکھ کر وقت آنے پر ان سے شریعت کی وکالت کی توقع کیسے کر سکتے ہیں؟ مناسب یہی ہے کہ سابقہ طریقہ کی جگہ کوئی نیا طریقہ سوچ سمجھ کر اختیار کیا جائے، یہ نہیں کہ وقت گزر جائے اور ہم کوئی قدم نہ اُٹھا پائیں۔

دوسرا سبب جو سابقہ صورت حال کے تشکسل میں مانع ہے وہ نئے پیش آمرہ مسائل کی نوعیت ہے۔ جیہا کہ ہم نے معاصر اسلامی فنانس کا جائزہ لیتے ہوئے بتایا ہے(۵)، اس مخصوص میدان میں عام مفتیان کرام سے کام نہیں چلا تو نئے مالیاتی طریقوں کی شرعی توثیق (Shariah Certification) کا ایک ایبا طریقه اختیار کیا گیا جس کی کوئی نظیر ماضی کی اسلامی تاریخ میں نہیں ملتی۔ اب اس طریقہ کی محدودیت کا شعور اجرا ہے، جیبا کہ ہم نے تورق کی بحث میں واضح کیا ہے(۲)۔ نے غور و فکر کا سلسلہ جاری ہے، ان شاء اللہ کوئی راہ نکلے گی۔ یہاں اس کا ذکر اس مناسبت سے آیا کہ الی صورت حال جو فانس کے میران میں پیدا ہوئی کل دوسرے میدانوں میں بھی سامنے آ کتی ہے۔ اس سے عہدہ برآ ہونے کی تیاری کرنا ضروری ہے۔ تعلیم ہی کے مسئلہ کو کیجئے۔ آج کے مابعد الصنعت (post-industrial)، علم ير بنن (knowledge-based) ساج ميں ہارے بعض علماء دینی درس گاہوں میں عصری تعلیم کی ضرورت سے انکار کے لئے وی دلیس دے رہے ہیں جو سو ڈیڑھ سو سال پہلے دی جاتی تھیں۔ وہ یہ سمجھتے ہیں کہ جدید تعلیم کا فائدہ ہے ہے کہ نوکری ملنے میں آسانی ہوتی ہے۔ انھیں اس بات کا لحاظ نہیں کہ اس عرصہ میں دنیا بدل گئی۔ عصری تعلیم اب صرف ذریعر معاش نہیں۔ عصری تعلیم آج این ماحول کو خود اینے کو نیز انسان اور اس کے ماحول اور انسان اور انسان کے باہمی ترابط کو سجھنے کے لئے ضروری ہے۔ مدارس میں عصری تعلیم اس لئے درکار ہے کہ دینی تعلیم میں اختصاص رکھنے والے یہ جان سکیں کہ ان تعلیمات کی تطبیق کن پر ہونی ہے، کن حالات میں ہونی ہے۔ اگر تعلیم کے مسئلہ میں فیصلہ کرنے کے عمل میں ہر اختصاص کے لوگوں کو شریک رکھا جاتا تو ایسی بھول نہ ہوتی جیسی سیکڑوں سال سے عصری تعلیم کو مدارس سے باہر رکھ کر ہو رہی ہے۔

ایک اہم بات جس کا ذکر کر کے ہم آگے بڑھیں گے ملت اسلامیہ کے مشن، دعوت الی اللہ اور شہادتِ حق ہے متعلق ہے۔ آخر کی صدیوں میں تقلید کا حصار ایک دفاعی تدبیر کے طور پر تھینچا گیا تھا۔ کوئی نہیں کہتا کہ یہ عام انسانوں تک اسلام کی تبلیغ اور ان کے سامنے اسلامی زندگی کا نمونہ بن کر آنے کی تدبیر تھی۔ تقلید امت کا ایک داخلی بندوبست تھا، اس کا امت کے اس خارجی مشن سے کوئی واسط نہیں جس کا ذکر ذیل کی آیت کریمہ میں آیا ہے:

کنتم خیر امّةِ اخرجت للنّاس. [آل عمران: ۱۰]
وہ بہترین گروہ تم ہو جے انبانوں کی ہدایت و اصلاح کے لئے
میدان میں لایا گیا ہے....

اس خارجی مشن کی انجام دہی کے تقاضے بہت وسیع ہیں۔ تقلید کی پرانی روش آج کی دنیا میں اس مشن کی انجام دہی میں مددگار نہیں ہوتی بلکہ رکاوٹ بنتی ہے۔

اوپر ہم نے نوٹ کیا کہ آخر کی چند صدیوں میں تقلید کا طریقہ اسلامی معاشرہ پر اجنبی (مغربی) قوموں کی بلغار کے زمانہ میں ایک دفاعی تدبیر کے طور پر جاری رکھا گیا۔ مگر تقلید کی تاریخ بہت پرانی ہے۔ پانچویں چھٹی ہجری ہی سے بہ طریقہ زور بکڑ گیا تھا۔ مگر اس وقت بھی اس کی حیثیت ایک دفاعی تدبیر کی تھی۔

علاء اور فقہاء نے جب یہ دیکھا کہ ان کے (سلمان) حکمرا ن بیای مصالح اور اپنے اقتدار کے مفاد میں 'اجتہاد' کرنا یا کرانا چاہتے ہیں، تو انھوں نے یہ موقف اختیار کیا کہ اب اجتہاد کا دروازہ بند ہو چکا ہے (الله ہم جس آنے والے دور کی بات کر رہے ہیں، جس کی چند خصوصیات کا آگے ذکر آئے گا، وہ مختلف ہو گا۔ نہ تو اجنبی یلغار کا خطرہ سر فہرست ہو گا نہ غیر شورائی، مطلق العنان، 'مسلمان' حکمرانوں کا دور دورہ باتی رہے گا۔ وہ ایک مختلف ماحول ہو گا جس میں ہر مسلمان کو اسلام کی ترجمانی کا بیڑا اٹھانا ہو گا۔ جس میں اس کا موقع ہو گا کہ اصحاب اختصاص اور عام لوگوں کے اپنے اپنے دائروں کی پوری رعایت ملحوظ رکھتے ہوئے، پورا مسلم سماج اسلام کو شبھنے اور اس پر عمل کر دکھانے کے کام میں فعال حصہ لے بورا مسلم سماج اسلام کو شبھنے اور اس پر عمل کر دکھانے کے کام میں فعال حصہ لے سکے۔ ہر مسلمان کو پیش آمدہ مسائل کے طل میں حصہ لینے کی دعوت کوئی نئی بات شہرے۔ خود نجھائے کے ارشاد میں یہ دعوت عام مضمر ہے۔

....جریر بن عبداللہ ہے مردی ہے کہ رسول الله الله الله الله الله جس نے فرمایا: جس نے بھی اسلام میں کسی اجھے طریقہ کا آغاز کیا تو اے ایبا کرنے کا اجر ملے گا اور اے ان دوسرے لوگوں کے عمل کا بھی اجر ملے گا جو اس کے بعد اس طریقہ کو اختیار کریں، بغیر اس کے کہ ان لوگوں کے اجر میں کوئی کی کی جلنے (۸)۔

نے پیش آمدہ حالات سے عہدہ برآ ہونے کے لئے نئے طریقے اختیار کرنے کا سلسلہ اسلامی ساج میں روزِ اوّل سے جاری رہا۔ صحابہ کرام، تابعین اور تعین، ان تینوں مبا رک ادوار میں اس کی مثالیں موجود ہیں۔ تفصیلات میں حائے بغیر صرف چند کا ذکر کیا جائے گا۔

قرآنِ کریم کے متند نسخہ کی تیاری اور تمام اسلامی علاقوں میں اُس کی نقلیں

بھیج کر غیر متند نسخوں کو واپس منگوانا اور تلف کر دینا، ایک عظیم ناریخی اقدام تھا۔

بے شک نجھیلیے نے قرآن کریم کو، لکھا ہوا اور لوگوں کو حفظ کیا ہوا، مکمل اور محفوظ چھوڑا تھا۔ مگر دور دراز تک پھیلے اسلامی علاقوں میں اسی متند نسخہ کی نقلیں پہنچانا، یہ کام نہ تو نجھیلیے کی زندگی میں ممکن تھا (کیوں کہ زولِ قرآن کا سلسلہ جاری تھا) نہ عملاً ہوا۔ اس سلسلہ کا پہلا قدم، لینی نجھیلیے کے چھوڑے مواد کے مطابق جمع و ترتیب قرآن، پہلے خلیفہ، حضرت ابوبکر کی ایماء پر اٹھایا گیا۔ اس کی محمیل، یعنی متعدد مستد شخوں کی تیاری اور ان کو ہر طرف بھیج کر غیر مستد نسخوں کی بازیافت حضرت عثمان کی زیر گرانی انجام پایا۔ سارا کام صحابہ کے مشورہ سے کیا بازیافت حضرت عثمان کی ضرح کیا۔ ایسا کرنے کا صرح کھم نہ قرآن میں تھا نہ صدیث میں (۹)۔

عبد نبوی میں حدیث کی تدوین سے گریز کیا گیا تاکہ خدا کا کلام محفوظ رہے۔ یہ کام تابعین اور تع تابعین کے دور میں زور شور سے شروع ہوا۔ اس عرصہ میں وہ لوگ دور دراز تک بھیل گئے تھے جنہوں نے نبی اللہ سے جضوں نے آپ کو سنا یا دیکھا تھا، حدیث سن تھی۔ چنانچہ احادیثِ نبی اللہ تدوین کا سلسلہ ڈھائی، تین سو سال تک جاری رہا۔ اس کام کو آزادانہ کام کرنے والے علماء اور محققین نے انجام دیا۔ کس پر پابندی نہ تھی کہ وہ اس کام میں حصہ نہ کے، کس پر جبر نہ تھا کہ وہ اس کام میں ضرور ہاتھ لگائے۔ تاریخِ عالم کی اس عدیم الشال علمی تحریک میں لاکھوں افراد، مرد اور عورت، نے اپنے طور پر حصہ لیا۔ عدیم الشال علمی تحریک میں لاکھوں افراد، مرد اور عورت، نے اپنے طور پر حصہ لیا۔ اس کے نتائج ہمارے سامنے ہیں (۱۰)۔

جدید حالات، بالخصوص نقل و حمل اور مواصابت کی سہولتوں نے دنیا کو ایک کر دیا ہے۔مسلمان دوسروں کے ساتھ رہ رہے ہیں، ان سے ہم کلام ہیں، انسیں ان کے اعتراضات کا جواب بھی دینا ہے اور حسب موقع اسلام کی اچھی تصویر بھی

سامنے لانی ہے۔ مزید برآن، جیبا کہ گزشتہ باب، 'مقاصدِ شریعت اور مستقبلِ انیانیت میں بتایا گیا، بہت ے نے مشترکہ انسانی سائل کے حل میں انھیں دوسروں کے ساتھ مل کر کام کرنا ہے۔ ان کاموں کو صرف وہ لوگ انجام نہیں وے کتے جنھوں نے صرف دین مدارس میں تعلیم یائی ہو، نہ بی شریعہ سکالرز کی اس نئ کھیپ کے بس کی بات ہے جو اسلامی فنانس کے طفیل بروان چڑھی ہے۔ اس میں ہر میدان کے تجربہ والے، ہر اختصاص والے، مردول اور عورتول، سب کے لئے کردار ادا کرنے کے کچھ کام ہیں۔ سارے انیانوں سے تعامل (interaction) کے لئے ساری امت کا متحرک ہو جانا (mobilization) ضروری ہے۔ ظاہر ہے کہ ہر ایک کا کردار کیسال نہیں ہو گا۔ شرعی علوم میں اختصاص رکھنے والوں کی امتیازی کارکردگی ہے بھی انکار نہیں۔ مگر ان پر انحصار ممکن نہیں۔ اسلام کی نمائندگی ہر موقع اور ہر میدانِ حیات میں ای صورت ممکن ہے جب ہر مسلمان میں اینے اور اتنا اعتماد پایا جائے کہ وہ اسلام کی ترجمانی کر سکتا ہے۔ کار وعوت میں اختصاص پیدا کرنے والوں کی ضرورت اور اہمیت سے انکار نہیں، گر عامّة الناس کو دعوت اسلام کی ترجمانی کو ایک محدود طبقه میں محصور کر سےممکن نہیں۔

### ایک نے مستقبل کے لئے تیاری

آج ہے بچاس، بچھتر سال بعد کی دنیا اس سے بہت مختلف ہوگی جو آج

ہے بچاس، بچھتر سال بہلے، اس زمانہ میں تھی جب موجودہ اسلامی تحریکوں کی

داغ بیل پڑی تھی۔ آنے والے حالات کی تمین خصوصیات خاص طور پر قابلِ توجہ

ہیں۔ بہلی یہ کہ اُس دنیا میں امریکہ اور اس کے مغربی جلیفوں کی چودھراہٹ ختم

ہو بھی ہو گی۔ ہو سکتا ہے کہ اس وقت بھی امریکہ کے پاس اسلحوں کے اسٹاک

سب سے زیادہ ہوں (جیما کہ سویٹ یونین کے انحل ل کے فوراً بعد روس کا حال تھا) گر اقتصادی طور یر وہ دوسرے یا تیسرے مقام پر پہنچ کیے ہونے کے سبب کسی فیصلہ کن عالمی رول کے قابل نہ رہ جائے گا۔ دوسری خصوصیت آنے والی دنا کی یہ ہو گ کہ امریکی تبلط کے خاتمہ کے ساتھ عالم اسلام ہے فوجی حكمرانوں، وُکٹیٹروں اور پشیتنی بادشاہوں کا بوریا بستر بھی بندھ چکا ہو گا۔ مراکش سے طبیح تک جو نئ حکومتیں بنیں گی، ان کے بارہ میں بجا طور پر یہ امید کی جا سکتی ہے کہ وہ اینے عوام کے اسلامی رجحانات کی آئینہ دار ہول گی۔ تیسری اہم خصوصیت بیاطِ عالم پر چین اور ہندوستان کی معیشتوں کی بالارت ہو گ۔ کہا نہیں جا سکتا کہ بیر نے سپریاور اُس انتکبار (arrogance) سے کس حد تک بیچ رہ سكيں گے جو تاريخ عالم بيں آكثر برى طاقتوں كا وطيرہ رہا ہے۔ حال كے زمانہ میں اسلام اور مسلمانوں کی نبیت سے ان کا رویہ کچھ حوصلہ افزانہیں رہا ہے۔ اس کے باوجود امر واقعہ سے کہ ان دونوں ملکوں کی تاریخ اس گہری اسلام وشمنی اور مسلمان وشنی سے نبتاً پاک رہی ہے جو مغرب کی عیمائی قوموں نے صلیبی جنگوں سے ورثہ میں یائی ہے۔ دونوں ملکوں میں قدیم سے معتدبہ اسلامی اقلیت کی موجودگی کا وزن بھی رائگاں نہیں جا سکتا۔ یہی نہیں، بلکہ اگر دونوں طرف سے ہوش مندی کا مظاہرہ ہوا، اور چین اور ہندوستان کی مسلمان اقلیتوں اور ان ملکوں کی عام آباد یوں، نیز حکومتوں کے درمیان خوش انعلقاتی رہی، تو چین و ہند اور عالم اسلامی کے درمیان خوش تعلقاتی اور تعاون بوری انسانیت کے کے لئے رحمت اور برکت ثابت ہو سکتا ہے۔

بڑی کوتائی ہو گی اگر آنے والے حالات سے مقابلہ کی تیاری ان مفروضات پر بنی ہو جن پر گزشتہ صدی کی دوسری، تیسری وہائیوں میں انجرنے

والی اسلامی تحریکات مبنی تھیں: اسلام پر مغرب کی بلغار کا دفاع اور اسلام سے ملمانوں کے جذباتی لگاؤ کے سارے نو آزاد مسلم توی حکومتوں کو اسلامی حکومتوں میں برلنے کا حوصلہ بیبویں سدی میں مدافعت کا سمال رہا، آنے والا زمانہ سابقت کا ہے۔ گزرے ہوئے زمانہ کا لہد، اس کی ترجیحات، آنے والے زمانہ کی اسلامی تحریک کے لئے سازگار نہیں ہول گی۔ نئی سوچ کی ضرورت ہے۔ بیہ سابقت صرف اقتصادی نه هو گی، نه اس کا دائره صرف علوم و فنون تک محدود رہے گا۔ اصل سابقت افکار و اقدار کے میدان میں ہونے والی ہے۔ بازی وہ نظام فکر وعمل لے جائے گا جو فردِ انسانی کو دوسرے انسانی افراد یا گروہو ل کا محکوم بنائے بغیر ان کے دنیوی حوصلے بورے کرنے کا وعدہ کرے اور ساتھ ہی نیبی امور سے متعلق ان کے سوالات کے ایسے جواب دے جو دل میں اتر جائیں۔ جدید انسان نے بوی مشکل سے ان لوگوں کی چودھراہٹ سے چھٹکارا حاصل کیا تھا جو خدا کے ترجمان بن کر اس کے بندوں پر حکمرانی کا حق جناتے تھے۔ امورغیب میں حیرانی اے اب بھی ہے اور وہ حلاش بھی یائی جاتی ہے جو حیرانی کا لازی متیجہ ہے۔ لیکن یہ تلاش وہ اپنی عقل کی رہنمائی میں کرنا حابتا ہے نہ کہ اس سے دستبردار ہو کر۔ ای طرح اسے اخلاق کی ضرورت کا بھی اعتراف ہ، مگر وہ یہ نہیں جاہتا کہ لوگوں کو بااخلاق بنانے کے نام پر پچھ لوگ دوسرے لوگوں پر قہر ڈھائیں۔ ولوں کو جیت لینے والے عملی نمونے واضح افکار اور صاف سترے اقدار کی جلو میں ہی شمودار ہو سکتے ہیں۔مسلمان علماء اور دانشوروں کا بہلا ہن جدید انبان کے اندیثوں کو دور کرتے ہوئے اسلام کی ایک فکری ترجمانی کو ہونا چاہئے جو ایک الی متوازن زندگی کی بشارت دے سکے جو حریت اور راست روی دونوں کی ضامن ہو۔ گر اس ہرف کی طرف پیش قدی کی پہلی شرط ہے ہے

کہ امت نہ تو صرف اپنے داخلی سائل میں البھی رہے نہ خارج پر اس کی نظر تمام تر خوف اور اندیشہ پر ہنی ہو۔

ماضی قریب کی اسلامی تحریکیں ایسے زمانہ میں انجریں جب دنیا کی بیشتر مسلم آبادیاں اجبی اقتدار کے تحت تھیں۔ ان کی محکومیت سے نجات حاصل کرنا اور اسلامی حکمرانی کا قیام ان کی اوّلین ترجیح بی۔ اب صورتِ حال بدل چکی ہے، فاہری طور پر سب کو سیاسی آزادی مل چکی، اگرچہ حکمرانی کو اسلامی بنانے میں کامیابی کا درجہ مختلف مسلمان ملکوں میں مختلف، بلکہ بعض حالات میں بمزائر صفر ہے۔ آج معاثی ترقی کی دوڑ ہے، کل کو ترقی بھی حاصل ہو چکی ہو گی۔ گر جو چیز دور دور تک نہیں ہوتی نظر آتی دہ اس عدل کا قیام ہے جے بعثتِ انبیاء کا مقصود بتایا گیا ہے۔ جس مستقبل کے لئے ہم امت کو تیاری کرنے کی دعوت دے رہے ہیں اس میں اسلامی کام کی ترجیح اوّل تیام عدل و قبط کو حاصل ہو گی۔ غور طلب بات یہ ہے کہ اس بدتی دنیا میں سارے انسانوں کے لئے عدل و قبط کا نقشہ کیا متوارّث فقہی جزئیات پر قیاس سے بن سکتا ہے؟

## قیام عدل و قسط کے تقاضے

عدل کیا ہے؟ قبط کیوں کر بروئے کار آئے؟ ان موالوں کا جواب حالاتِ
زمانہ سے بے نیاز ہو کر نہیں دیا جا سکتا۔ اس جواب کی تفصیلات ہر ملک، ہر قوم
تکے لئے کیساں نہیں ہوں گی۔ یہی وجہ ہے کہ جو جوابات اسلام کی ابتدائی
صدیوں میں دیے گئے ان سے کچھ رہنمائی تو ضرور حاصل ہو سکے گی لیکن وہ نہ تو
ہر حالت میں قابلِ نفاذ ہوں گے نہ تمام حالات کا احاطہ کر سکیں گے۔ خاص طور
پر اقتصادی میدان میں، گر بالعوم دیگر ساجی امور میں بھی، پہلے اس فساد کو پہچانا

ہوگا جو آج پایا جاتا ہے۔ پھر ان اسباب تک پہنچنا ہوگا جو فساد برپا کرنے کا سبب بنے۔ اس کے بعد اس حالت state of the world کا تصور کرنا ہوگا جو مطلوب ہے۔ اس کے بعد ہی اصلاح عالم کا نیا اسلامی ایجنڈا مرتب ہو سکے گا۔ اگر غور کیا جائے تو یہ کام بعینہ وہ کام نہیں ہے جس کے لئے قدماء نے اجتہاد کی بری بڑی شرطیں بتا رکھی ہیں۔ اس کام کے پھے عناصر اگر قدیم فقہی اجتہاد سے ملتے جلتے ہیں تو دوسرے عناصر الیہ ہیں جن سے ملتے جلتے کاموں کو قدیم میں میاسة شرعیہ، یا بھی بھی، تدبیر الملوک کا نام دیا گیا تھا۔ گزشتہ برسوں میں ای عام کے بعض دوسرے عناصر کو فقہ الدعوہ کا نام دیا گیا۔ اس کام کے مجموعی تصور کو قرآنی اصطلاح تزکیہ سے بھی مناسبت ہے۔ گر ان قدیم اور اضافی تصورات (concepts) کی گرفت ان نئے زمینی تھائی کے اصاطہ سے عاجز ہے تصورات (concepts) کی گرفت ان نئے زمینی تھائی کے اصاطہ سے عاجز ہے تصورات کام کے دوران سمجھ سیس کام میں بیہ سب کام شامل ہیں اور پچھ اور بھی جسے ہم کام کے دوران سمجھ سیس گے۔

امر واقعہ یہ ہے کہ پچپلی دو صدیوں ہے، جب سے دنیا نبینا تیزی سے بدلی، امت کے علاء، فقہاء اور دانش وروں نے نئے حالات کی نبیت سے ان موالات کے جوابات دینے کی کوئی قابل لجاظ کوشش نہیں گی۔ عدل کیا ہے؟ قبط کسے بروئے کار آئے؟ ان موالات پر مابعدالصعتی ساج اور معلوماتی انقلاب کسے بروئے کار آئے؟ ان موالات پر مابعدالصعتی ساج اور معلوماتی انقلاب ماجی، ساجی اور اقتصادی میدان بائے حیات میں آج عدل کے تقاضے کیا ہیں، کسے بورے کئے جا سکیں گے یہ کوئی معمولی کام نہیں تھا۔ گر افسوس کہ گزشتہ صدی کی اسلامی تح کیوں نے بھی اس کی انہیت اور ضرورت کونہیں سمجھا۔

اس کی کا ایک ناپندیدہ نتیجہ بیر ا کہ گزشتہ صدی میں جہاں جہال اسلام کو

کھران بنانے کے نئے مواقع ملے وہاں کے تجربے نہ اینوں کو بھا سکے نہ غیروں کو لبھا سکے۔ پاکستان، ایران، سوڈان، افغانستان ۔۔۔۔ کے اسلامی مظاہروں نے ونیا کو اسلام کی طرف متوجہ ضرور کیا گر اسلام سے قریب کرنے میں کوئی مدد نہیں کی۔ جدید حالات میں قیامِ عدل کے لئے ضروری تھا کہ ان حالات کا تجزید کرنے اور ان حالات کی مناسبت سے قیامِ عدل کا ایجنڈا مرتب کرنے کے کام میں ہر اختصاص کے مسلمان علماء اور دانش وروں کو شریک کیا جاتا۔ گر ایبا نہیں کیا جا سکا۔ اللہ ماشاء اللہ، قدیم تصورات اور تفصیلات کا سہارا لیا گیا اور نئی نزاکتوں کی رعایت نہ ملحوظ رکھی جا سکی۔ مقاصد شریعت، مصالحِ امت اور فلاحِ ان نیب ان نیب کو سامنے رکھ کر اجتہاد کی بجائے فقہی اجتباد بمعنی معروف کا راستہ اختیار کیا گیا جو زیادہ تر فروع و قیاس پر مشمل تھا، جس کے بعد مسلکی اختلاف اور گیا جو زیادہ تر فروع و قیاس پر مشمل تھا، جس کے بعد مسلکی اختلاف اور گیا جب فقہ کی تقلید خود بخود آگے آگئی۔

مثالیں اکثر بات کو سمجھانے میں مددگار ہوتی ہیں لیکن بھی بھی ان کی وجہ سے نئی اختلافی بحثیں بھی کھڑی ہو جاتی ہیں۔ اس خطرہ کے باوجود اوپر کی بات ایک مثال کے ذریعہ واضح کی جائے گی۔ سیاس ور معاشرتی دائرہ میں بھی مثالین ممکن ہیں لیکن ہم اقتصادی زندگ کی مثال دیں گے۔ اس بارہ میں کم ہی اختلاف کیا جائے گا کہ گزشتہ صدی کے اسلامی جوش و خروش کا ایک بڑا بتیجہ اسلامک بیکنگ اور فنانس ہے۔ وہی مسلمان جن کے درمیان دین داری اور تقوی ناچنے کا بیکنگ اور فنانس ہے۔ وہی مسلمان جن کے درمیان دین داری اور تقوی ناچنے کا کرتے نظر آئے! نصف صدی سے کم عرصہ میں دنیائے اسلام کے ہر گوشہ میں کرتے نظر آئے! نصف صدی سے کم عرصہ میں دنیائے اسلام کے ہر گوشہ میں اسلامی مالیاتی اداروں کا ایک وسیع جال بچھ گیا جس سے علماء دین بحیثیت گراں اور مثیر وابستہ ہوئے۔ ماضی کی بعض دینی سرگرمیوں کی طرح میہ مظہر کوئی علاقائی

مظہر نہیں، نہ کمی غیر معمولی پر کشش لیڈر، نہ بہی رہنما یا باجی کارکن کی خصوصی دین ہے۔ اپنی نوعیت کا یہ ایک اچھوتا مظہر ہے۔ امید کی جانی جاہیے کہ مال و دولت ہے تعلق ہونے کے سبب اس کا پھھ نہ پچھ اثر عدل و قبط کے اس تصور کو عملی جامد پہنانے ہے بھی ہوگا جس کا اسلام علمبردار ہے۔ جیبا کہ ہم کئی بار بتا بچے، انسانی احتیاجات کی شمیل کے لئے پیداوار دولت میں اضافہ کے ساتھ، دولت اور انسانی احتیاجات کی شمیل کے لئے پیداوار دولت میں اضافہ کے ساتھ، دولت اور تدنی کی تقیم میں ناہمواریاں کم کرنا، اسلام کے اہم مقاصد میں ہے۔ چنانچہ فنانس کے بارہ میں اسلامی ارشادات اور اصلاحات کے بھی یہی دو ہف دہتے جیں: اعلیٰ کار کردگی اور عدل و قبط۔ اہم سوال ہے ہے کہ معاصر اسلامک بینکنگ اور فنانس نے ان دونوں مقاصد، بالخصوص مقصد عدل کی مخصیل میں کیا مدو کی اور اگر اس بارہ میں ریکارڈ اچھا نہیں تو غلطی کہاں ہوئی؟

اس سوال کا جواب ہمیں دو الگ الگ حالات میں تلاش کرنا ہو گا۔ پہلے ان ملکوں کو لیجئے جھوں نے حکومتی سطح پر اس فکر کو اپنایا، لیعنی پاکستان، ایران اور سوڈان۔ اصل امید انہی سے وابطہ کی جانی چاہئے کیوں کہ ساجی اور محاشی عدل کے قیام میں نجی دائرہ میں قائم ہونے والے مالیاتی ادارے حصہ تو لیتے ہیں لیکن فیصلہ کن نہیں ہو سکتے جب تک ان کی پشت پر ایک ایسی ریاست نہ ہو جو عدل و قط کا صحیح تصور رکھتی ہو۔ فہکورہ بالا تمین ریاستوں کے علاوہ، جو دستوری طور پر اسلامی نظام عدل کے قیام کی مکلف ہیں، ملیشیا اور خلیج کی بعض ریاستوں نے بھی اسلامی مالیاتی نظام کو حکومتی سرپرتی دے رکھی ہے۔ پہلے ان ملکوں کا ریکارڈ دیکھا جانا چاہئے بھر یہ دیکھنا چاہئے کہ جن ممالک میں نجی دائرہ میں اسلامی مالیاتی اداروں کی قابلِ ذکر تعداد کام کر رہی ہے ان کا کیا حال ہے۔

کارکردگی کا اندازہ شرح نہو ہے کیا جا سکتا ہے۔ عدل و قبط کے لئے سے

دیکنا ہوگا کہ غربت کے ازالہ اور دولت و آمدنی کی تقیم میں پائے جانے والے فرق میں کی ہوئی یا نہیں۔ نہ کورہ بالا ممالک میں سے اکثر کی شرح نمو حالیہ برسوں میں اچھی رہی مگر اس کی بنیاد پڑول (ایران، سوڈان اور خلیجی ریاسیں) یا امریکی امداد (پاکتان) ہے۔ ملیشیا اچھی رفتار سے ترتی کر رہا ہے، مگر یہ امر تحقیق طلب ہے کہ اس ترتی میں نظام زر و مالیات کو کتنا دخل ہے۔ غربت میں کمی ملیشیا اور خلیجی ریاستوں میں واقع ہوئی ہے مگر ان دونوں ممالک میں بھی دولت اور آمدنی کی تقیم میں ناہمواری بڑھی ہے۔ ایران سوڈان اور پاکستان میں بھی دولت اور آمدنی کی تقیم میں ناہمواری بڑھی ہے اور غالبًا غربت میں بھی اضافہ ہوا ہے۔

خی دائرہ میں قائم ہونے والے اسلامی بالیاتی اداروں کے مقاصد شروع بی سے محدود تھے۔ ان کا مشن یہ تھا کہ فنائس کے مروجہ طریقوں کو حرام سے پاک کر کے اس قابل بنا دیا جائے کہ مسلمان انہیں استعال کر سکیں۔ سود، قمار اور غریر کثیر، یہ قمین بوی خرامیاں ہیں جو مرقبہ بالیاتی لین دین میں پائی جاتی ہیں۔ شریعہ اسکالرز کے تعاون سے اسلامی بالیاتی اداروں نے قدیم سے جاری اسلامی عقود پر بنی ایسے بدل علاش کر لئے جن کو اختیار کر کے مسلمان صنعت و شجارت میں آگے بڑھ سکتے تھے۔ یہ بڑا اچھا کام ہوا، گر فناہر ہے اس سے اسلامی عدل کا قیام عمل میں نہیں آ جائے گا۔ اس کام سے مسلمان اہل شروت کو اپنی دولت کو مرید دولت کم بین مسلمان اہل شروت کو اپنی دولت کو مرید دولت کمانے کے جائز طریقے مل گئے۔ لیکن مسلمانانِ عالم کی تبی دست اکثریت کی جھولی میں ڈالنے کے لئے اسلامک بینکنگ اور فنائس کے پاس بچھ بھی نہ تھا۔ اسلامی اصول پر سرمایہ کاری کرنے والی کمپنیاں ایسے طریقے اختیار کرنے نہ تھا۔ اسلامی اصول پر سرمایہ کاری کرنے والی کمپنیاں ایسے طریقے اختیار کرنے سے قاصر رہیں جن کے ذریعہ اصحاب سرمایہ کے حکوم انسانوں کو کام پر لگیا کے لئق مگر کام میں لگانے کے لئے درکار سرمایہ سے محروم انسانوں کو کام پر لگیا کے لئق مگر کام میں لگانے کے لئے درکار سرمایہ سے محروم انسانوں کو کام پر لگیا

ھا سکتار

حقیقت یہ ہے کہ گزشتہ تمیں برسول میں اسلامک بینکنگ اور فنانس کے نام پرجو کام ہوئے ان میں عدل و قبط کے قیام کو مقصود نہیں بنایا جا سکا۔ جیسا کہ ہم نے اوپر ذکر کیا، گزشتہ نصف صدی کا اسلامی معاشیاتی لٹریچر عدل و قبط کی تلاش ہے خالی ہے، اللّ ماشاء الله۔ اس لئریچر میں ترتی اور اس کی شرطوں پر کچھ روشنی ڈائی گئی ہے مگر قیام عدل کی شرطوں کی طرف خاطر خواہ توجہ نہیں کی گئی۔ خاص طور پر ہم نے یہ سجھنے کی کوشش نہیں کی کہ مطلوبہ عادلانہ معاشی نظام زر اور مالیات کے باب میں کیا جوہری تبدیلیاں چاہتا ہے۔ کہیں بازار کا دباؤ اور کہیں مرکار کا دباؤ، ہم کو آلیاتی (mechanical) تبدیلیاں کر کے مرقبہ طریقوں کو اسلامی بنانے پر مجبور کرتا رہا۔ لیکن اب یہ احساس عام ہو رہا ہے کہ اسلامی بیکنگ اور فنانس کو ایک ٹی کروٹ لینے کی ضرورت ہے، جس میں روح کو قالب پر اور جوہر کو ظاہر پر فوقیت حاصل ہو۔ اس احساس کے پیچھے صرف بھی بات نہیں پر اور جوہر کو ظاہر پر فوقیت حاصل ہو۔ اس احساس کے پیچھے صرف بھی بات نہیں ہونے بات نہیں ہونے بات نہیں خوز باتی ہورانہ نظام زر و

یہ موقع اس کا نہیں کہ کوئی تفصیلی ایجنڈا پیش کیا جائے۔ اپنے عمومی موضوع، مقاصدِ شریعت، کی مناسبت ہے یہ نوٹ کرنا کائی ہے کہ معاثی زندگی میں اسلام کو سرمایہ داری سے مختلف اور ممتاز بنانے والی چیز اخلاق ہے جس کی جڑیں توحید میں بیوستہ ہوں۔ اسلام نے انسان کو تمام تر مفادات و مصالح کی بنیادوں پر فیصلے کرنے وقت بھی اخلاقی اقدار کو سامنے کرنے کی بجائے اقتصادی امور میں فیصلے کرتے وقت بھی اخلاقی اقدار کو سامنے رکھنا سکھایا ہے۔ صارف ہو یا پیرا کندہ، مل مالک ہو یا مزدور، ادھار لینے والا ہو

یا ادھار دینے والا .... یہ سب اگر ہر موقع پر صرف اینے نجی مفادات کی بڑھوتری عاین تو وہ صورت حال پیدا ہوتی ہے جے دنیا سرمایہ داری کے نام سے آج بھلت رہی ہے۔ قوی سطح پر یہ رویہ قوی مفادات کی خاطر انسانی مصالح کی یامالی یا دوسری قوموں کے ساتھ دنیا کے خداداد وسائل میں برابر کے ساتھیوں جیسے سلوک کی جگہ ان کے انتحصال اور اپنی چودھراہٹ جمانے کا رجحان پیدا کرتا ہے۔ یہ طریقے انسان جیسے ساجی وجود کو راس نہیں آتے۔ ذاتی نفع کی تکثیر ( profit maximization) کا رویہ انسان کو اینے بھائی انسان کے مفادات و مصالح کے بارہ میں لایروا بلکہ بعض اوقات ان کو پامال کرنے والا بنا دیتا ہے۔ جب کہ سیائی، ایمان داری، انصاف، مساوات، جمدردی جیسی اخلاقی قدریں انسان کو سکھاتی ہیں کہ اینے مفاد کی مخصیل کے ساتھ دوسروں کے بھلے کا بھی خیال رکھیں۔ مفادات کے ساتھ اقدار کے حال لوگ قوی سط پر بھی دوسرے انسانوں کا خیال رکھتے ہیں۔ ان کا تصور حیات انہیں سکھاتا ہے کہ جب بولیں سے بولیں، جب تولیں ٹھیک تولیں، ادھار لیں تو ادا کرنے کی نیت سے لیں، نادار، کمزور اور لاجار کو اینے مال میں سے کچھ دیں۔ دوسرے انسانوں کو اپنے اغراض کی محیل کے ذرائع سجھنے کی بجائے انسانوں سے اچھے تعلقات رکھنے کو مقصود بالذات سمجھیں۔

اسلای معاشیات کو شروع ہی ہے اس بات کا شعور تھا کہ انسان کے صرف بندہ مفادات و مصالح ہونے کا مفروضہ غلط ہے۔ امر واقعہ یہ ہے کہ انسان اضلاقی اور روحانی اقدار ہے بھی رہنمائی حاصل کرتا ہے۔ کب، کس حد تک اور کیوں کر یہ سوالات تحقیقی جوابات چاہتے ہیں۔ قوت ارادی سے سرفراز، آزادی اختیار و انتخاب کے مالک انسان کے اقتصادی رویہ پر اخلاق و اقدار کے اثرات کے مطابعے کے لئے جو تاریخی، اور میدانی شحقیق درکار ہے اس کے اجتمام کی توقع

چھائے ہوئے نیو کلائی علم معاشیات سے نہیں کی جا سکتی۔ جدید علم معاشیات جس فضا میں پروان چڑھا ہے اس کے زیر اثر اس نے اخلاق و اقدار کو اپنے دائرو تحقیق سے باہر قرار دے رکھا ہے۔ اس غیر حقیقت پندانہ موقف کی بدولت انسان کو بہت کچھ بھگتنا پڑا ہے۔ لیکن اب اس موقف سے بڑے بھاری انفرادی اور قومی مفادات وابستہ ہیں ان کی گرفت سے اہل مغرب کو آزاد کرنے کی بنیادیں ہم کو باہر سے فراہم کرنا ہوں گی۔

اسلامی معاشیات کے لئے کرنے کا کام ان تصورات پر بنی ایسے رویوں اور اداروں کی نقشہ کشی ہے جو ایک طرف تو اخلاق و روحانیت کی بنا ہر اسلامی سند رکھتے ہوں دوسری طرف تاریخ اور معاصر زمین حقائق ان کے عملی ہونے بر گواہ ہوں۔ یہ کام قیاس و استدلال سے زیادہ اختراع ادر تجربیت ( creativity and empiricism) کا طالب ہے۔ گزشتہ صدی میں جو کام ہوا وہ زیادہ تر مسلمانوں کے لئے کیا گیا تھا۔ گزشتہ صدی کے وسط میں بہت سی مسلمان آبادیاں نوآبادیاتی استعار سے باہر آ کر اس قابل ہوئیں کہ آزادی کے ساتھ اینا معاثی نظام وضع کری۔ اسلامی معاشات والول نے آگے بڑھ کر ایسے خطوط کار پیش کئے جن کی روشیٰ میں وہ اس وقت کی سرمایہ داری اور کمیوزم کی آویزش سے دوحار دنیا میں اپنا راستہ شریعت اسلامی کے مطابق نکال سکتی تھیں۔ آج اسلامی معاشیات کو سارے انسانوں کے لئے کام کرنا ہے۔ ایسا کرنا ایک طرف تو ہارے اسلامی مثن کا تقاضا ہے اور دوسری طرف اس بات کا کہ اب دنیا اس طرح گھروندوں میں بٹی نہیں رہ گئی جیسے وہ سو سال پہلے تھی۔ اب مختلف قومی ریاستوں کے لئے اینے الگ الگ نظام زر و مالیات کا قیام ممکن نہیں۔ گلوبلائزیشن کا مالیاتی لین وین اور نظام زر پر گہرا اثر بڑا ہے۔ ونیا ایک ہو رہی ہے۔ آج کے چیلنج کا تفاضا یہ ہے کہ اپنا گھر ٹھیک کرنا ہے تو پڑوں کی بھی فکر کی جائے، اپنی گلی صاف رکھنا ہو تو بورے محلّہ کا خیال رکھا جائے۔

اوپر عدل و قسط کے بیاق میں اسلامی معاشیات کی مثال، بات کو واضح کرنے کے لئے دی گئی ہے۔ گر جائزہ لیجئے تو فکر وعمل کے سارے دائروں کا یہی حال ہے۔ بیای فکر اور حکرانی کے طریقوں کے بارہ میں غالبًا اس سے زیادہ تشویش ظاہر کی جا سکتی ہے جتنی تشویش ہم نے معاصر معاشی فکر وعمل کے بارہ میں ظاہر کی ہے۔ مقاصد شریعت کی تخصیل میں ناکامی کا ریکارڈ بیاست میں زیادہ نمایاں ہے۔ معاشرت کی زبوں حالی اس لئے قابلِ افسوں ہے کہ اس میدان میں غالب تہذیب کی ناکامی سب سے زیادہ نمایاں ہے۔ مسلمان اگر بچی اسلامی معاشرت کا ایبا نمونہ بیش کر گئے جو دور جدید سے مناسبت رکھنے کے ساتھ سارے انبانوں، مرد، عورت، کالے، گورے، مغربی، مشرقی، شالی، جنوبی سب کو سات اس طرح کی مساوات، حریت اور شرف (dignity) حاصل رہنے کی ضانت دے سکتا جو خدائے واحد کی بندگی کا لازمہ ہے، تو آج اسلام کی تصویر وہ نہ بنتی جس سکتا جو خدائے واحد کی بندگی کا لازمہ ہے، تو آج اسلام کی تصویر وہ نہ بنتی جس سکتا جو خدائے واحد کی بندگی کا لازمہ ہے، تو آج اسلام کی تصویر وہ نہ بنتی جس سکتا جو خدائے واحد کی بندگی کا لازمہ ہے، تو آج اسلام کی تصویر وہ نہ بنتی جس کے پوری امت کو دفاعی پوزیشن میں ڈال رکھا ہے۔

علائی مافات کی کوشش ضروری ہے اور اس کی بھی کہ آئندہ کے لئے سوچ سمجھ کر منصوبہ بنایا جائے۔ اس عمل کے آغاز میں حالیہ تجربوں کا تقیدی جائزہ لینا بھی ضروری ہے اور آئندہ کے لئے ممکن طریقوں پر کھل کر گفتگو بھی۔ ظاہر ہے یہ نہ تو کوئی دل خوش کن کام ہے نہ ایبا جس کے نتائج پر سب کا اتفاق ممکن ہو۔ لیکن زندگی کی اسلامی تعمیر نو کے کام میں اسلامی صفوں کے درمیان مقاصدِشریعت کے فہم و تطبیق کے عمل میں اختلافات کو جاننا اور ان پر تبادلہ رائے کرنا ہماری ایک بردی ضرورت ہے۔ اس کتاب میں ہماری کوشش رہی ہے کہ اس غور و فکر

اور تبادلبِ رائے میں حصہ لیں، اور کتاب پڑھنے والوں کو بھی اس عمل میں حصہ لین پر آمادہ کریں۔ وباللہ التوفیق!

# حواشی و حواله جات باب هشتم

ا۔ ملاحظہ ہو تیسرا باب

۲ مسلم، صحیح، مدیث نمبر۲۹۳۵ کتاب الذکر، باب فضل الاجتماع على تلاوة
 القرآن و على الذكر

سر مولانا عمیدالرمان قائمی کیرانوی: شاه ولمی الله کمی تجدیدی خدمات؛ چند پهلو، صفحه ۱۹۲ مولانا عطاء الرشمن قائمی، شاه ولی الله اور آن کمے افکار و نظریات، مرتبہ مولانا عطاء الرشمن قائمی، شاه ولی الله انسمی ٹیوٹ، نئی ویلی، ۲۰۰۳ء

س تفصیلات کے لیے ملاحظہ ہو:

Akbar Ahmed, Journey into Islam, The Crisis of Globalization, Penguin: New Delhi (2007), pp 99-101 & 108.

م المنظم ہو، چھٹے باب ''مقاصد شریعت کی روثنی میں اساری نانس کا جائزہ'' کا آ خری حصہ 6. Mohammad Nejatullah Siddiqi, "Economics of Tawarruq" paper presented on 1 February, (2007), at The London School of Economics, in a workshop on "Tawarruq". Reproduced in Business Islamica, Dubai, June 2007

7. Sherman A. Jackson, Islamic Law and the State: The Constitutional Jurisprudence of Shihab al Din al Qarafi, (626/1228---682/1283), Kitab al-Ihkam fi Tamyiz al Fatwa an al-Ahkam wa Tasarrufat al-Qadi wa al-Imam, E.J Brill, اور مترجم المدر المراجم المدر ال

٨- مملم، صحيح، مديث نمبر ١٠١٤ كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقه

9۔ بعض تفصیلات کے لئے ملاحظہ ہو، جناب سیّد صدیق حسن صاحب مرحوم، جمع و تدوینِ قو آن، اعظم گڑھ، مطبع معارف، ۱۹۸۷ء

ا۔ بعض تنصیلات کے لئے ملاحظہ ہو: ڈاکٹر صحی صالح، علوم المحدیث، مترجمہ غلام احمد حریری، نئی دہلی، اسلامک بک فاؤغریش، ۲۰۰۲۔

## اشاربيه

ابوبكرالامهري: (پیش لفظ:س) 7 ايوبكرالقفال الثاثي: (پيش لفظ: س) آدم: ۲۸۰،۲۷۹،۲۸۸ الوحنيفية ٢١٨،٢١٧ الم آئی ایم الف: ۲۳۰ الوذ رغفاريٌّ:۲۵۲ ابراہیم":••ا الوسعد خدري: ۱۱۱، ۲۵ ۲۰ ۱۳۲ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ابراہیم (شیخ ):۲۲ ابوشر "كالخزاعي:٢٥٣ ابراہیم کیلانی: ۲۰ ابوعبدة بن جراح " ١٣٥٠ ابراہیم کخعی:۸۵۸ ابومنصور ماتريدي: (پېش لفظ:ن) الضاع:١٩١٧ ايوموي الاشعري ":۱۱۱،۲۵۲ ابن تیمیه: (پیش لفظ:س)،۷،۱۱،۱۲۱،۱۳،۱۳،۱ 190,100,100 100-159,50,50,10 اطاره: ۱۹۲۰، ۱۹۲۰، ۱۳۲۲، ۲۱۹، ۲۲۲، ابن الحاجب: (بیش لفظ:س) rrcerra ابن خلدون:۱۶۸ اجتماع مصارلح: ۳۲ ابن الدغنه:٣٤٣ اجتهاد: ۳۰۸،۳۰۱،۳۷۱،۲۸۱،۱۴۳۱،۳۰۸ ابن رشد: ۲۰ 1-0,1-1,199:1531 ابن بکی: (پیش لفظ: س) احدامملیش: ۲۵،۱۹ ابن قيم الجوزيه: ٧، ١١، ١٥، ٢٥، ١١٠، ١١١، ١١١، احبان:۸۸، ۲۰۱،۲۰۰ IMA IMM احمدالريبوني: (پېش لفظ: س) ابن مجيم: ١٦،١٥ احرصد تی د حانی:۱۲۲ ابن بسشام: سوسوا اختر اع وتج بت:۳۱۳ اپوبکرصد کتی: ۱۲٬۳۵۱،۱۳٬۱۱۲٬۳۵۱،۲۷۳،۲۷۳، اختلاف فهم:۱۳۲،۱۳۳،۱۳۸

### MIA

امينه لا وال: ۲۹۸ اختلاف فصله: ۱۲۲ انس بن ما لك ": ١٥ ١٠ ١٢ ١١٢ ٢٥ ٢٥ اختلاف موقف: إليا انصاری،ظفراسحاق: (تقدیم:ل) اداره تحقیقات اسلامی: (تقدیم: ک) اورنگ زیب عالمگیر:۵۲ البين: ٧١١، ٢٩٩،١٢٩، ٢١ النجلز :۲۹۱ استصناع: ۱۹۳،۱۹۳، ۱۹۵، ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۳۰ الوب خان: ١٧١١ 11/ الهاقلًا ني: (پیش لفظ: س) اسحاق": • • ا اسلامک بینک آف بریٹین :۲۲۱ بازار حقیقی: ۲۲۲،۲۲۲ اسلامك ۋوپلېمنٹ بنك:۲۲۹ שלונ לני באודירון اسلامک فقدا کیژمی انٹریا:۵۸،۵۵ بح بن مانیثری ایجنسی:۵۵ اسلامی طریق فیصله کی بحالی:۱۳۴ بخاري (صحيح):۱۲،۰۷۱ اسلامی نظریاتی کونسل یا کستان:۵۵،۵۴ بدلتا بواز ماند: ۲۷ ا، ۱۲۸ ا ۲۸ ا اسلامی مالیاتی ادارے:۳۱،۳۰۸ ۱۳۱۰ البرمان:۳ اساعيلٌّ :••ا 40:02 X الأسنوي: (پیش لفظ: س) بكرابوز بد:۲۲ الشرق الأوسط (اخبار):١٥٩ بینک کا سود: ۱۸۱ اظهاررائي: ١٩٠٩، ١٩٠٩ الهما بنك نگاراملیشا: ۵۵ انغانستان:۳۰۸،۳۹ بنیادی فقق:۱۷۲ ا قيال، علامه محمد: ٢١١ بنیادی مصالح: ۲۰ الب ارسلان:۳ بني حارث بن عبدمنا ة بن كنانه:٣٤٣ 190:261

تلاقىماً فات: ١٣٠ تمويل: ۲۸: ۷۸: ۳،۷۸ م ۱۹۸: ۱۹۸: ۱۹۸: ۱۹۸ 1. P. + 1. 777, 777, 277, 7777 744,744 تررق: ۲۲۰،۲۱۹،۲۱۳،۷۳،۷۲۰،۲۲۰،۲۱۹،۲۱۲، ragettoettettettettett شمود: ۲۸۰ طير:۲۶۲،۲۵۲،۲۳۲ طمعة الأزير: ٥٥،٥٥ جامعة الامام سعود (رياض):۵۴ 141,00:000 جرىر بن عبدالله: ۱۰۰۱ جعال: ۱۹۴ جمال الدين عظيم (پيش لفظ ف) جمع وترتب قرآن:۳۰۲ جهابذه: ۲۰۴۰،۲۰۳ جهل مفضى الى النز اع: ٢٠٥ الجويني: (پیش لفظ: س)۲۵،۱۸،۵،۴،۳۳

19.12

البيطاوي: (پيش لفظ:س) البيوع المنهى عنها: ٢٠٧ بيج العريون: ۲۰۳،۲۰۲،۱۹۵ بيع المضطر: ٢٠٥٠ بيعتين في زيع:٢٠٧ تح الكالى الكالى: ٢٠٠٢ وج الوفا: ٩ -٢١ - ١١ بيج المرابح للأمر بالشراء:٢١٣ باکستان:۵۵،۹ ۲۰۲،۲۰، ۲۱۵، ۲۹۸، ۲۰۸، r.9 تدبيرالملوك:٢٠٠ ترکیس:۲۰۵ تكقى حلب:٢٠١،١٩٩ TTO: TTA: TTY: TTO: 21: - K= تدبيرمملكت:۳۲۲ به تجزيهٔ ماحول:۱۲۲ تىعىر: ٢٧ تقليد: ۳۰۰،۲۹۰،۵۷،۵۳،۵۲،۳۵ تكشرنفع:۱۳۱۲

3

دارالمال الاسلامي (جنيوا): ١٨١

داؤد ّ :۹۳

د بن اسلامک بنک: ۲۱۵

دہشت گردی:۲۸۲

rm:Derived deposits

ڈی۔این۔اے:۸۱

ز

ذمی:۲۲۱/۳۱۲

1

رابطة العالم الاسلامي: ٥٥ ،٦٣

الرازى فخر الدين: (پيش لفظ:س)

راشد غنوشی ۱۲۰۱۲۲۱، ۲۲۱،۷۲۱ کا

رستم:۲۲۲،۲۲۳

رفع اختلاف: ١٣٧

رئين:۱۹۴

;

زبال بندی:۱۳۲۱،۱۳۷

زيدبن ارقم":۲۶۳

جنيط انجينتر نگ (Genetic Engineering):

INMILA

جينني علوم (Genetic Sciences): کا

2

عارثه ":۱۳۴

حاكم الترمذي: (پيش لفظ: ن)

حجة الله البالغه: (پیش لفظ: م)

حدیث کی تدوین:۳۰۲

حقیقی اشیاءاور خد مات: ۵۰

حقیقی معیشت:ا ۷

حسن تراني: ۱۵۵،۱۵۵،۷۷۱

حادبن ابی سلیمان:۱۵۸

حواله:۲۰۵،۱۹۳

101:02

2

غالد ين الوليد: ٢٥٤

خطر: ۱۹۱،۱۹۰،۱۷۹

خوا تین کا دائر هٔ کار:۳۹،۳۹

خوش آئندهالات:۱۳۵۱،۱۳۳۱،۱۳۵۱

خيبر بهمهوا

ثل

شاطبی: (پیش لفظ: ط)، ۲،۱، ۷، ۱۰، ۱۱، ۱۳،۱

rod Adode

شاه ولى الله (محدث د ہلوى):

(پیش لفظ:م،ن)،۵۱،۲۱،۵۱،۸۱،۵۸،۵۱

شرکت:۱۹۲۱،۱۹۲۱ م

شرعی توثیق ،۲۹۹

شربعهایدُ دائزری بوردُ:۵۵

شعبی:۱۵۸

شعيبٌ:۲۷۲

شہریت کے مسائل: ۱۲۲، ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۲۵، ۱۲۲، ۱۲۲،

ILTILKIZ.

شورائی طریق فیصله: ۱۳۴،۱۳۳،۱۳۳،۱۳۴،

10-1179

شيخ بن باز:۷۳،۷۲

مو

صاركتا :۱۰۴

صديق الضرير: ٢٢

صديقي ،نجات الله: (تقديم: ل)

صفوان بن سليم :٢٥٣

مک: ۲۱۹،۲۱۳،۲۰۹

)

سالم الشخي :۱۶۴

سفتجه: ۲۰۹،۲۰۴،۲۰

ساجی مساوات: ۳۲

سعد بن ما لک ٔ:۲۲۵

شه بازی:۲٬۷۰

سعيد بن مسيّب:۲۵۴،۱۳۱

سلم: ۱۹۳، ۱۹۳، ۱۹۵، ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۳، ۲۱۹،

277.677

سليمان:۲۲۳

سلیمان ندوی:۵۳

سنهوري عبدالرزاق:۵۳

سوۋان: ۵۵، ۱۵۹، ۱۲، ۲۳۲، ۲۳۲، ۴۰۸،

M1. M. 9

سياست شرعيه: ٣٠٤

سيد درش: ۱۲۵

سيدقطب:۲۲۴۱۳۳ ا۲۵

سيرت ابن مشام :١٣٣

سيف الدين آمدى ( بيش لفظ س)

سيموئيل منتكثن: ٧٧١

سيوطي، جلال الدين: ١٦،١٥

#### TTT

عثالٌ بن عفان:۲۰۱۲/۱۱۲ ۱۱۳ ما ۲۰۱۳۷ ۳۰ صير فيه ۲۰۴،۲۰۳ art 9 cm Yellor 97 91 9 + (AACAZ) صله رخي:۸۸ MICHILIMI عرم تيقَن : ۲۰۵،۱۹۵،۱۹۱،۱۹۰ ضرار:۲۰۵ אווי איזווים אווישווים איזיים די איזיים די عزالدين بن عبدالسلام:۱۱:۲۱م۱۵۰۱۲۰۱۱ ۲ طارق رمضان: ۱۲۵ عطاءابن بيبار:۲۴۱ الطُّوفي: (پیش لفظ:س) عطيه، جمال الدين: (پيش لفظ: ف) 1; عقود:١٩٤،١٩١٤ ظلم: ۹۲،۹۳،۹۳،۹۲، ۹۲،۹۵، ۹۹، ۹۹، ۹۳، علآل الفاسي:19 MYZOTOTOAOTZOTTOTTOTTOTTO 110010 على گڙھ: (تقزيم: ل) عمرٌ (ابن الخطاب) ۱۳۰۰، ۱۱۰، ۱۱۱، ۱۱۳، ۱۳۱۰ MA: 16 TYDOTOMIONITY.ITD عاكث ١٠٨،٣٣ عمرٌو بن العاص: ٢٥ عبدالفتاح الوغدة: ١٩٥ عمرٌ بن عبدالعزيز: ٢٢،٣٥ عبدالله بن عماس :۱۱۱،۱۱۱،۳۵۱ عمروبن شعیب:۲۶۲ عبدالله دراز : ۱۲ کا عورت کی سر براہی:۳۰ ۱۷ عبدالله بن عمرٌ :۲۵۷،۲۵۷ و ۲۵۷،۲۵۷ عورتول کاساجی کردار :۵ ۲۰۱۷ کا عبدالله بن تشمين :۷۲ عييلي عبده:۲۱۴ عبداللطف محمرعام: (پیش لفظ: ط) عينه: ٢١٩، ١٩ عبدالوماب خلّا ف:۵۲

MAL

قهم قرآن:۱۸ا۱،۱۱۹ في ظلال القرآن:۱۳۳۳ TOZ. TO Y. TO Q. 199.19A: 1 غزالي (ابوجامه): (پیش لفظ: س)، ۱۰۵، ۲۰۵، قانون مقارن:۵۴ MIDGIF قادسد:۲۲۵،۲۲۳ غش ٢٠٥: القرافي: (پيش لفظ: ١٢،١٥، ١٦ غطفان:۱۳۴۴ قرض حسن:۲۲۰،۷۳ الغماثي:٣ قرضاوی،علامه پوسف: ۱۵۵،۷۲،۲۱،۱۵۵، 12 MILTOLIA MILLO LINGLA TO LA فارس:۲۲۳ قریشی،انوراقبال:۲۱۴ فآويٰ تا تارخانی:۵۲ تاس:۲۹۰،۵۲،۵۳،۵۲،۳۵ فآوي عالمگيري:۵۲ فتح الرحيان في ترجمة القرآن:٢٩٢ كفاله: ۲۰۲،۱۹۴ فتويٰ کوسل: ۵۵ کلوننگ:۸۷۱ فرعون:۱۰۱،۰۲۸ کلی مصارلح: ۴ الفروق: ١٦ کوفه:۲۹۲،۱۲۱ كويت فنانس باؤس: ۲۱۵ فقة الدعوه: ٢٠٠٧ كف نتعامل مع السنة المنوسة :معالم وضوابط: ٢٠ فكرونظر(مجلّه): (نقذيم ل) لكيلاني عبدالرحن: (پيش لفظ: س) فكرى انتشار وانحطاط: ۱۲۹،۱۲۸ ۲۳۵:(Keynes) نيز فوجی خدمت:۲۹۱، ۲۹۱، کا، ایما فهم سنت: ۱۲۱

MAN

المجمع لفتهي الاسلامي:**۵۵** محرصلی الله علیه وسلم: ۲۶۳،۱۳۴،۱۳۴، ۲۶۳، MAILTYD اسد:۵۳ کم اسد محرحميدالله، دُاكم :۵۳ محرشفيع (مفتی):۵۳ محمرطام بن عاشور:۱۹،۰۳ محدعدالرشد:١٦٩ محرعيداللدالعر في:٢١٣ 118:77 £ محدالغزالي (شيخ):۴۷۱ محرفر دئ نورالهدي: ۱۸۱ مح مصطفیٰ زهایی: ۲۰ محمود الوالسعو د:۲۱۴ مختارال ما کی:۲۵۸ مرابحه: ۲۳۲،۲۲۹،۲۲۷ و۲۳،۲۳۲ مدارج السالكين: • اا مزارعت:۱۹۵،۱۹۳،۱۹۵

ميا قات: ١٩٧١، ١٩٧

مدینه منوره: ۲۹۲،۱۹۷ ما ۲۹۲،۱۹۷

مراجع المضارب بينيارب: ١٩٥

گلوبل وارمنگر ۲۹۸: ماذن باشم: ۲۰ ماحولياتي تلوش: ۱۸۱۸، ۱۳۹۸ م ۲۲۸۰ ۲۲۸۴ ماحولياتي توازن:• ٢٢ مارکس:۲۹۱ ما لک" ( بن انس ):۲۵۳،۲۱۸،۲۱۷ مالياتي وساطت: ١٩٠ ماوردي: ۱۸ ميادله:۱۸۹ المجلس لأورو بي للإ فقاء والبحوث: ١٦٢:١٦١:١٥١ مجكس تعليمات اسلام: ۵۳ مجلّه احکام عدلیه:۲۱۰،۵۳،۵۲ مجمع البحو ثالا سلامية: ۵۵ مجمع الفقه الإسلامي: ۵۵ مجمع فقهي بهوا

مقاصد شریعت: ۱، ۲، ۵، ۲۰، ۲۱، ۲۵، ۳۲، 04,04,07,00,000 10, 24, 72, 62, 42, diz dirdird++cAA cZZ the the And of the 1111 1111 1111 1111 1111 179. MYSTAYCTIZCTIY MILTAL مكارم اخلاق: اا ما مرم: ۲۲،۲۲۱، ۱۹۵، ۱۳۵، ۲۲،۲۲۱، M+ 144 لمانشا: ۱۵۰۲۹۱۵۹۸۱۸۰۱۸۹۱۸۹۸۱۵۵۱ MI+, M+9, FFA ملک شاه: ۳ ملوكت: إيهما بهومهما منظمه المؤتمر الإسلامي: ١٦١،۵۵ الموافقات! ٢ مؤتمر مجمع البحوث الإسلامية: ٥٣٠ مودودي بسدا يوالاعلى: ۴ كا ميسر:199

مراد ہوفمان: ۷۷۱ مراکش: ۱۹:۲۹ ۴۳ المرأة بين القرآن الكريم وواقع أسلمين ٢٠١٠ مسلمان عورت، کتابی مرد: ۱۵۵، ۱۵۸، ۱۵۹، MACHINA AL مسلم (صحیح):۲۱،۲۵،۴۵۱ مثان به کفواکه: ۱۳۹۰ ۱۳۸ مصارلح عامہ:۲۸۳،۷۲ مصالح مرسله:۲،۲،۲ مصلحه ۱۷۸: 3۰۱ مصر:۲۹۸،۲۱۲،۲۲۲،۲۵۸ مصطفی زرق ع: ۲۵،۲۷،۸۲،۹۲،۵۲۱ مضاریت:۲۳۲،۲۱۵،۲۱۲،۱۹۳،۱۹۳،۱۹۲ معاد" (ابن جل) "۲۵۳،۳۳۰ ۲۵۳، ۲۵۳ معلوماتی انقلاب:۳۰۷، ۲۰۰۳ المعهد العالم للفكرالإسلامي: (پيش لفظ: ك)، ١٦٠ مغرب ہے مکالمہ: ۱۴۵ مغيرة يتأبن شعبه ٢٩٦،٢٦٣ مفسدة م جوحه: ۸ کا مقاتل:الا

774

ئدى لال: ۸١١

149: Hedge unds

I∠A:Human genome

ببئة الرقابة الشرعية : ۵۵

ليعقوب ١٠٠

ramerile: of

نجش ۲۰۵:

نحوَّفعيل مقاصدالشريعة: ( بيش لفظ: ف)

نعمان بن مقرن ":۲۶۷

1811/2/1841/1812

من مسائل: ۱۲۷، ۱۲۷، ۱۲۵، ۱۲۵، ۱۲۸، بریدین بدالله الطمی: ۱۵۸

10/10+

نیشنل کمرشل بینک (سعودی عرب) ۲۲۱:

نیشنل کوسل (ملائشیا) کی فتوی ممینی: ۱۸۱۰۱۸۰

ودلعه الهوا

ورلڈ بینک:۲۳۰

Weapons of Mass Destruction

(عام تابى ميانے والے اسلح جات):٢٩٨، ا

724.720

198:16.

وقتی مصالح: ۴۸۰

وقع النقور: ٢٠٩

ہا نگ کا نگٹ شکھا کی بینکنگ کار پوریشن ۲۱۵<sup>ا</sup>

**99..** مے ماؤل ناؤن الا ہور سر ...1.8.3.9.1 ...

اسلای زندگی گزارئے کے لیے مقاصد شریعت کو بھینا اور موقع بموقع ان کی طرف رجوع فروری ہے۔ احکام اسلام میں چنداعلی مقاصد کا حصول پیش نظر رہا ہے اور یہ مقاصدان احکام کے باہمی ربط کو بیجھنے میں مدد دیتے ہیں۔ احکام کی حکمتوں کا بیان بڑا کام ہے، گراس نے زیادہ اہمیت اس بات کی ہے کہ مے بیش آمدہ مسائل میں حکم شری کی تلاش میں ان مقاصد اور حکمتوں سے استفادے کے طریقے بتائے جا کیں۔ بیسویں صدی میں مسلمان مقاصد اور حکمتوں سے استفادے کے طریقے بتائے جا کیں۔ بیسویں صدی میں مسلمان اہل علم فی ہم شریعت کے سلسلے میں مقاصد شریعت میں غیر معمولی دلچیں کی جس کے نتیج میں اس موضوع پر وسیع لٹر پچرسا منے آبیا ہے۔ مقاصد پر بحث و تحقیق کا سلسلہ جاری ہے۔ مثاصد پر بحث و تحقیق کا سلسلہ جاری ہے۔ گا اکٹر محمد نجات اللہ صدیق کی بیا کتاب بھی ای سلسلہ کی ایک و قیع کوشش ہے۔ امید ہے کہ ان کی بیاکشش فکر ونظر کی نئی جہتیں کھولنے اور اسلام کو دور حاضر کی تیزی سے بدلتی ہوئی زندگی کی قوت محرکہ بنانے میں مددگار ثابت ہوگی۔

اداره تحقیقات اسلامی بین الاقوای اسلامی بونیورشی \_اسلام آباد